Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/bilder-ins-gebet-nehmen-bilder-und-weltbilder-des-religioesen-in-kunst-bild-medienpaedagogik-teil-i/, 28. Januar
2026

Bilder ins Gebet nehmen. Bilder und Weltbilder des
Religiosen in Kunst-/Bild-/Medienpadagogik // Teil |

Von Maike Aden

Die seit einigen Jahren zu verzeichnende Riickkehr religioser bzw. pseudoreligioser Diskurse hat durch die aktuellen Ereignisse in
Paris, Kopenhagen, Dresden etc. noch einmal an Brisanz gewonnen. Der Text macht einen Anfang, die Auseinandersetzung mit re-
ligiosen bzw. pseudoreligiosen Bildern und Weltbildern in der Kunst-/Bild-/Medienpiidagogik zu diskutieren. Er plidiert fiir die In-
blicknahme vor allem jener religios aufgeladener, allgegenwdirtiger Bilder im Alltag, die so zahlreich wiederholt werden, dass sie
mehr oder weniger unbemerkt in unsere Vorstellungswelt eindringen, nichtsdestotrotz aber unsere Weltanschauungen und Wertvorstel-
lungen sowie ethische Argumentations- und Handlungsmuster prigen. Um eine sensible und respektvolle, aber kritisch
differenzierende Herangehensweise an das konflikigeladene Thema zu ermdglichen, gibt der Text zundichst eine ausfiihrliche Ein-
fiihrung in die christliche Ikonographiegeschichte und zeigt die radikale Differenz visueller und religioser Verweisstrukturen auf. Im
zweiten Teil der Abhandlung geht es um die daraus zu ziehenden Konsequenzen fiir eine Auseinandersetzung mit religiosen Bildsigna-
turen in der Kunst-/Bild-/Medienpiidagogik. Dazu wird zundchst das Konzept ,,Kultur des Verhaltens zur Kontingenz“ herausgearbeit-
et, das fiir geeignet gehalten wird, eine Briicke zwischen den religidsen und bildlichen Symbolsystemen zu bauen. AbschliefSend geht
es um die Bestimmungs- und Erhebungsmoglichkeiten moglicher Wissens- und Sinnbildungsprozesse bei der Auseinandersetzung mit

religios konnotierten Bildern.

1 Die Riickkehr des Religiosen

Nicht erst seit Charlie Hebdo, Kopenhagen, Pegida & Co. ist das Religiose in westlichen Gesellschaften wieder ein Thema. Ein
Bewusstseinswandel allem Religiosen gegeniiber lésst sich spditestens seit Jiirgen Habermas’ Rede zur Verleihung des Frie-
denspreises des Deutschen Buchhandels im Jahr 2001 feststellen. Seither kolonialisieren Fragen des Glaubens den 6ffentlichen
Raum und das Bekenntnis zum Atheismus scheint nahezu passé. Beispielhaft sei hier nur die 634 Seiten schwere Streitschrift fiir
das Christentum von Emmanuel Carrere (,Le Royaume®, Paris 2014) genannt, die selbst im radikal laizistischen Frankreich
zurzeit die Gazetten fiillt. Die Rede ist von einem ,, Triumph®, ,,Siegeszug® und ,,Megatrend“ (Polak 2002) des Religiosen. Der
Siakularismus wird zum modernen Mythos erklért, dem Religiosen in jeglicher Gestalt wird Geltung, Trost und Gewissheit zuge-

sprochen.

»~Religion kehrt zuriick — aber als Religion?* (Hohn 2007: 5) Sie feiert ihr Revival als eine Art religiose Gemengelage, wozu die
unverbindliche Spiritualitit, freie Naturreligion und therapeutische Esoterik ohne klare konfessionelle Verortung ebenso gehort
wie der missionarische Eifer und radikale Fundamentalismus nach strengen Grundsitzen des Glaubens. Eine Repolitisierung ist
festzustellen, wenn im Namen der Rettung des christlichen Abendlands individuelle wie gesellschaftspolitische Werte- und Iden-
titdtsdiskurse, Einstellungen zu Lebensfiihrung und Moral und der Einsatz von Terror, Gewalt und Krieg mit Hinweisen auf die
Religion bzw. das jeweilige religiose Erbe gerechtfertigt werden. Eindringlich wird ein religios motivierter Kulturkrieg mit dem
Namen ,,Clash of Civilizations“ (Huntington 1996) beschworen wird, der einen bedrohlichen Konflikt zwischen dem angeblich
aufgeklarten Christentum und eines vermeintlich riickstindigen Islam ausmacht — gerade so, als wiren Demokratie und Zivilge-
sellschaft allein dem Schofe der christlichen Religion entsprungen und nicht auch gegen es erkdmpft worden. In der Konsequenz
entstehen auf allen Seiten Formen des religiosen Fanatismus, welche die offene Gesellschaft zugunsten totalitirer Uberzeugungen

und Kontrollformen zur Disposition stellen.

Hinter dem Vormarsch des Religiosen im 21. Jahrhundert ist eine Mixtur politischer und personlich-moralischer Faktoren auszu-
machen. Machtpolitische und wirtschaftliche Interessen unter dem Deckmantel des Religiosen sind eine wesentliche Triebfeder.
Der Wunsch nach moralischer Selbstiiberhohung und stabilen Erklarungs-, Erlosungs- und Erlebnismodellen angesichts irratio-
naler Angste eine andere. Religiose Heils- und Erlosungsversprechen lassen hoffen, die Zumutungen der profanen Welt mit

ihrem unterstellten wissenschaftlichen Entzauberungsprogramm, ihrem berechnenden Effektivititswahn, ihrer ethischen Indif-

Seite 1 von 8


http://zkmb.de.w00c1c11.kasserver.com/?p=147#sdfootnote1sym

Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/bilder-ins-gebet-nehmen-bilder-und-weltbilder-des-religioesen-in-kunst-bild-medienpaedagogik-teil-i/, 28. Januar
2026

ferenz, ihren Zumutungen an die Individualisierung und ihrer allumfassenden Kontingenz zu tiberwinden. Wie genau die religiose
Rituale als gesellschaftliche ,,Krisenmodulatoren® (Riesebrodt 2000: 36) funktionieren, soll hier aber nicht zur Debatte stehen.
Was hier zur Debatte steht, ist die Antwort der Kunst-/Bild-/Medienpédagogik auf die Bilder religioser Diskurse in einer kulturell

heterogener werdenden Gesellschaft.

Sensibel und respektvoll, aber kritisch differenzierend hat die Kunst-/Bild-/Medienpiddagogik auf die mannigfachen Aspekte des
historisch gewachsenen Umgangs mit Bildern einzugehen, die in Zeiten der ,,Dispersion von Religiositit“ (Polak 2002, S. 80) vor
allem auch kirchenferne Bereiche betreffen. Das ist weder mit der tagesaktuellen Thematisierung von Satire und Cartoons noch
mit der altbewihrten Behandlung kiinstlerischer Darstellungen der religiosen Heilsgeschichte in Kirche und Museum allein getan
— auch wenn die medien- und gesellschaftskritische Reflexion dieser Bilder enorm wichtig ist. Uberfillig ist vor allem auch eine
umfassende und nachhaltige Auseinandersetzung mit dem Gebrauch und der Funktion religios aufgeladener Bildsignaturen des
Alltags, deren religiése Konnotation trotz oder gerade wegen ihrer allgegenwirtigen Sichtbarkeit auf den ersten Blick nicht im-
mer offensichtlich sein mag. Es sind jene vertrauten Bilder, die so zahlreich produziert und wiederholt werden, dass sie als in-
formelle Sozialisationsinstanzen miihelos und unbemerkt in die Vorstellungswelt eindringen, nichtsdestoweniger aber Weltan-
schauungen und Wertvorstellungen sowie ethische Argumentations- und Handlungsmuster pragen. Dazu gehoren die zahlreichen
Filme, Werbebotschaften und Musikvideos, die z.T. auch ohne explizite religiose Ausrichtung von christlichen Elementen wie
Taufe, Kreuzigung, Auferstehung, Erlosung, Offenbarung etc. durchzogen sind (vgl. Pirner 2012: 158 ff.). Aber natiirlich sind
auch jene bewusst religios aufgeladenen Bilder dazu zu zéihlen, die besonders eindringlich wirken, weil sie religiose Diskurse auf
das anschaulich Vorstellbare und aktuell ZeitgemaBe reduzieren (vgl. Werbick 1998: 25) ohne eine Liicke fiir das im Grunde un-
darstellbare, iiberzeitliche Religiose zu lassen. Mittel an die Hand zu bekommen, mit denen solche versteckten und offene re-
ligiésen ,Idole* (ebd.: 5) kritisch reflektiert werden, ist ohne Zweifel interessant und wichtig. Dringlich aber ist auch die Ausei-
nandersetzung mit den vielen trivialen Codes und Zeichen des Alltags, die oft routine- oder reflexartig (vgl. exempl. Billmayer
2008: 72 ff.) mit vorfabrizierten Stereotypen des Religidsen aufgeladen werden. ,,Kulturelle Figurationen“ (Brdunlein 2009: 775)
wie Bart, Kopftuch, Halbmond, Kalligraphie, Arabeske, selbst Kamele und Palmen evozieren nicht selten religiose Deutungs-
muster, die moralischen Klischees, politischen Propagandaparolen oder auch hysterischen Angsten und Projektionen entspringen.
Diese Bilder sind allgegenwirtig und produzieren eine visuelle ,,Logik* (Hessler; Mersch 2009: 8 ff.), die oft vielmehr die Stigma-
tisierung und Diskriminierung von Feindbildern legitimiert als eine Differenzierung der Diskurse. In der Auseinandersetzung mit
den Strukturen und Mechanismen deren visuellen Behauptungen ist zu fragen, ob und wie sie Religitses zu erkennen geben und
mit welchen Mitteln sie religiose Bedeutungen, Erkenntnisse und Vorbehalte schaffen und stabilisieren. Solche beschreibende
und systematische ErschlieBung bedeutet das Erleben und Reflektieren der Wirkungsweisen und des Gemachtseins von Bild und
Weltbild. Es setzt voraus, dass dsthetische, religiose bzw. pseudoreligiose und politische Erfahrungen, Phantasien, Urteile und
Handlungen nicht als unvereinbare Gegensitze betrachtet werden. Nur die Anerkenntnis ihrer Bezogenheit macht auch ihre En-
tkopplung moglich, um die Auseinandersetzung an der dsthetischen Logik des Scheins der Bilder auszurichten und die neural-
gischen Punkte, Diskrepanzen, Uberginge und Verschiebungen visueller und religitser bzw. pseudoreligioser Bezugs- und Orien-

tierungspunkte offenzulegen und zu durchkreuzen.

Erwartet werden kann an dieser Stelle keine abschlieBende Antwort auf den Umgang mit religios aufgeladenen Bildsignaturen.
Dazu ist das Thema zu komplex und bietet zu viele Reibungspunkte. Trotzdem sei hier mit einigen grundlegenden Darlegungen
zur Geschichte des religiosen Gebrauchs von Bildern und den entsprechend moglichen Sinn- und Wissensbildungsprozessen im
Unterricht ein Anfang gemacht. Die meisten Argumente miissen sich kenntnisgemaf leider auf die christliche Ikonogra-
fiegeschichte beschrinken. Zukiinftige Thematisierungen sollten auf einen intensiven Dialog der Religionen ausgerichtet sein, der
die Uberwindung der Spaltungen anstrebt. Das beginnt mit dem Verstehen des Eigenen und Anderen, geht iiber das Wissen um
seine Werte und Normen und endet noch lange nicht bei der Widerlegung des ideologischen Missbrauchs religios aufgeladener

Zeichen. Letztendlich geht es um die Freiheit und Verantwortung des Religiosen wie des Bildlichen.

2 Konflikte um die Reprasentation des Religidsen

Das Religiose (lat. religi: gewissenhafte Beriicksichtigung, Sorgfalt, relegere: bedenken, achtgeben) duBert sich in der Bezug-

nahme auf das so genannte Transzendente, Numinose, Gottliche, Heilige, Spirituelle, Unendliche, Jenseitige, Geistige, Universale

Seite 2 von 8



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/bilder-ins-gebet-nehmen-bilder-und-weltbilder-des-religioesen-in-kunst-bild-medienpaedagogik-teil-i/, 28. Januar
2026

etc. Solche Phinomene sind metaphysisch, d.h. sie liegen auBlerhalb der Grenzen der sinnlichen Erfahrung. Religiositit ist daher
immer mit entsprechenden Signaturen verbunden, die sie représentieren. Ohne sie bliebe sie wort-, bild-, ort- und gestaltlos.

Neben Ritus, Schrift, Wort und Klang ist die Bildlichkeit ein bedeutender Platzhalter des Religiosen, ob in Form eines handwerk-

lich hergestellten Gegenstands, eines autonomen Kunstwerks oder einer Vorstellungsform in einem weiten Sinne.® Solche
Bildsignaturen geben dem nicht-sichtbaren, nicht-begr(e)if(f)lichen Religiosen eine sichtbare ,,Ordnung des Zeigens“ (Boehm
2004: 29). Die bleibt aufgrund ihres &sthetischen Charakters zwar unscharf, helfen aber, Fragen von Identitit und Zugehorigkeit,
Sinn und Zweck, Werten und Verbindlichkeiten im Namen der Religion zu entwickeln und zu gestalten. Je nach religioser Pro-
grammatik konnen sie zum individuellen oder kollektiven Orientierungsmafstab, Paradigma, Dogma, Kult- und Beweismittel er-

hoben werden.

Konflikte um Gebrauch, Funktion und Macht von Bildern, die das an sich nichtsagbare und nichtdarstellbare Religiose vorstellbar
machen, sind ein zentrales Thema aller drei grolen monotheistischen Religionen, des Judentums ebenso wie seiner Tochterreligio-
nen Islam und Christentum. Sie duflern sich in Bilderzuriickhaltung, Bilderlosigkeit, Bilderverboten und Bilderstiirmen ebenso
wie die Bilderfreude, Bilderverehrung und Bilderanbetung. (Schwebel 2002, 27 ff.) Bei den Juden und Christen findet sich das
Verbot, Gott und in der Folge auch alles Goéttliche darzustellen u.a. in der erbarmungslosen Formel der hebriischen Bibel bzw.
dem Alten Testament, auf das sich Juden und Christen gleichermaflen berufen und auch Muslime als giiltiges ,,Offenbarungszeug-
nis Allahs“ (Scherer: 267) anerkennen: ,,Ich bin Jahwe, dein Gott, der dich aus Agypten gefiihrt hat, aus dem Sklavenhaus. Du
sollst neben mir keine anderen Gotter haben. Du sollst dir kein Gottesbild machen und keine Darstellung von irgendetwas am
Himmel droben, auf der Erde unten oder im Wasser unter der Erde. Du sollst dich nicht vor anderen Géttern niederwerfen und
dich nicht verpflichten, ihnen zu dienen. Denn ich, der Herr, dein Gott, bin ein eifersiichtiger Gott: Bei denen, die mir Feind sind,
verfolge ich die Schuld der Viter an den Sohnen, an der dritten und vierten Generation; bei denen, die mich lieben und auf meine
Gebote achten, erweise ich Tausenden meine Huld* (2. Mose 20, 2-6). Zwar iibermittelt der Koran den Moslems kein derartiges
Verbot, doch die Berufung auf verschiedene AuBerungen des Propheten Mohammed und Suren des Korans wie z.B. ,.Er ist Gott,
der Schopfer, der Bildner, der Gestalter”, haben dhnliche Konsequenzen. Gemif der Gleichsetzung der Worte ,erschaffen‘ und
,bilden’ kommt allein Gott die Schopferrolle zu. Streng ausgelegt bedeutet das auch ein Abbildungsverbot. Radikale Kreise lehnen
nicht nur Propheten- und Gottesdarstellungen, sondern auch Mensch-und Tierabbildungen ab. Zumindest in den Moscheebauten
sowie in den Koranhandschriften sind sie daher nicht anzutreffen. Entgegen der verbreiteten Annahme, dass das Bilderverbot ei-
nen Grundpfeiler des Islams bildet, sind aber in alten Palédsten und auch in profanen, privaten wie 6ffentliche Rdumen seit dem
19. Jahrhundert figiirliche Bilder aller Art bis hin zu Bildern des Propheten zumeist selbstverstindlich. Auch die jiidische Reli-
gion war und ist nicht generell bildfeindlich. Antike Synagogen tragen einen beachtlichen Bildschmuck, der Tier- wie Menschen-

darstellungen erkennen ldsst,und auch die Illustration religioser Texte ist bekannt (vgl. Uehlinger 1998: 1576).

Bilderverehrung und Bilderkult

Obwohl religiose Bildprogramme in allen monotheistischen Kulturen anzutreffen sind, ist die Bildproduktion christlicher Motive
trotz des alttestamentarischen Bilderverbots vergleichsweise grol. Zwar war das frithe Christentum — aufgrund des mosaischen
Verbots, aber wohl auch als Gegenreaktion auf den antiken Bildkult in Verbindung mit einer gewissen Heimat- und Bediirfnis-
losigkeit der ersten Christen (vgl. Schwebel 2002: 27) — noch bilderlos. In weiten Teilen der Westkirche wurde das Verlangen
nach einer kommunikativen Nihe zu einem Gott durch eine auf Bilder ausgerichteten Frommigkeit theologisch aber nicht nur to-
leriert, sondern auch argumentativ legitimiert, kontrolliert und in den Dienst des Machterhalts genommen. Die ersten Christus-,
Marien- und Heiligenbilder dienten der Erinnerung an eine tote Person und an die Heilsgeschichte. Die Rechtfertiger beriefen
sich,insbesondere auf die Funktion Gedankenkonstruktion Johannes von Damaskus (um 650 — 754). Jener legitimierte den Bildge-
brauch damit, dass in Christusbildern die Nihe des unsichtbaren Gottes leibhaftig wiirde. Denn, so seine Argumentation, mit der
Fleischwerdung Christi habe Gott der Welt seine Wesenheit und sein Bild gegeben (Burrichter; Gértner 1014: 84 ff.). Diese Ges-
talt sei darum auch abbildbar. Diese Idee rechtfertigte die Annahme der korperlich-substantielle Anwesenheit des unsichtbaren
Urbildes in portritgenauen Darstellungen, also die Gleichsetzung von Bild und Abbild, was die Schriftkulturen noch zu verhin-
dern versucht hatten. Und sie wurde zum Ausgangspunkt einer Bildlichkeit, bei der die lebendige Nihe und Wirksamkeit von et-

was Heiligem im Abbild angenommen wurde (vgl. Belting 2005: 24).

Beispielhaft kommt solcher Bilderkult in der Verehrung der ,,vera ikon“ zum Ausdruck. Verschiedene Schweiftiicher, als hoch-

heilige Reliquien verehrt, verewigen, so der Glaube, das ,,wahre“ Antlitz Christi. Gemi8 verschiedener Legenden handelt sich um

Seite 3von 8


http://zkmb.de.w00c1c11.kasserver.com/?p=147#sdfootnote2sym

Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/bilder-ins-gebet-nehmen-bilder-und-weltbilder-des-religioesen-in-kunst-bild-medienpaedagogik-teil-i/, 28. Januar
2026

nicht von Menschenhand gemachte Bilder, die als materialisierten Gegenwartigkeit des menschengewordenen Sohnes Gottes
verehrt und angebetet werden. Eine besondere gottliche Kraft, bezeugen aber auch solche ,,authentischen® Bilder, die aus der
Hand von unanfechtbaren Zeugen heiliger Geschehnisse stammen. Zahllose Muttergottes-Tafeln sind dem Evangelisten Lukas
zugeschrieben worden, der sie Legenden zufolge sogar mit Hilfe eines Engels oder der Jungfrau Maria selbst angefertigt haben

soll. Der Echtheitsbeweis gilt auch fiir schematisch kopierte Repliken von Christus- und Heiligenbildern, wenn eine kiinstlerische

Portritgenauigkeit des Gesichtes des jeweiligen Urbildes behauptet wird (vgl. Schwebel 2002: 8)(3)

Im Gegensatz zur Ostkirche, fiir die nur ein festgelegter Typ der Christusikone das einzig wahre Gottesbild sein kann, erfuhren in-
nerhalb der Westkirche auch jene Bildnisse eine Verehrung, die mit anderen Mitteln als der Urbildahnlichkeit auf das Gottliche
verweisen. So wurde gerade auch iiber die anaturalistischen Bildnisse des Mittelalters mit ihrer Perspektiv- und Korperlosigkeit
behauptet, dass das Gottliche und Heilige zur Anwesenheit brichten, weil es ja nicht von dieser Welt sei. Eindriickliche Augen,
expressive Gesten, leuchtende Gewinder und Goldgrund wiirden das ins Bild eindringende Géttliche gerade dadurch bezeugen,
dass sie Zeit und Ort negierten. Auch hier wird der Wahrheitsgehalt angenommen und mit dem Glauben an die Ubertragbarkeit
heiliger Krifte bzw. die Erinnerung an die Wahrheit religioser Fakten begriindet (vgl. Hoeps 2012). Derart gottlich aufgeladen,
konnen Bilder weinen und bluten, heilkriftige Substanzen ausschwitzen oder Feinde und Geister abschrecken. Glaubige bezeugen
bis heute deren gottliche Prisenz durch Niederwerfen Niederknien, Kiissen, Anziinden von Kerzen und Weihrauch und ehren die
leibhaftigen Bildzeugnisse des Glaubens mit Nahrungsmitteln, Waschungen und dem Einkleiden in kostbare Gewander mit
Verzierungen und Geschmeiden. Solche Ehrerweisungen vor Kult-, Wunder- und Ablassbildern entsprechen den Mustern des
Herrscherzeremoniells. Sie wurden teilweise unter Strafandrohung durchgesetzt, weil Verweigerer, so die Drohung, die Inkarna-

tion und damit die Liebe Gottes verleugnen wiirden (vgl. Schwebel 2002: 31).

Im Laufe der westlichen Ikonographiegeschichte wurde das Verhdlmis von Dargestelltem und Darstellung nicht mehr als Gleichset-
zung zwischen religiosem Bild und religioser Wahrheit aufgefasst. Vor allem seit Theodor W. Adornos tiefem Misstrauen gegen ver-
sohnliche und vollkommene Bilder ist der Anspruch an eine ,starke Asthetik“(Nordhofen 1993: 18) des Religiosen durch die ,,Nega-
tivitcitscsthetik “ des Briichigen und Fragmentarischen geprdgt (vgl. Adorno 1970: 282 ff.). Mehr noch, die Bilderfeindlichkeit des
Protestantismus hat nach dem zweiten Vatikanischen Konzil auch die katholische Asthetik ergriffen. Die Vermeidung von Bildern in
sproden Sakralrdumen, die iiber Brot-fiir-die- Welt-Plakate oder Kinderzeichnungen hinausgehen, legt Zeugnis davon ab. Anderer-
seits hat sich, wie Hans Belting ausfiihrt, ein gewisser ,Anachronismus des Bilderkults“(Belting 1990: 539) im Laufe der Kirchen-
und Kunstgeschichte verstetigt. Die Lobrede des Theologen Paul Tillich auf das ,,grole protestantische Kunstwerk® (Tillich 1959:
80) Guernica ist nur ein Beispiel. Besonders auch in abstrakten Bildern ohne eine verbindlich-christliche Ikonographie klingt das ,,E-
cho der Religion*“ (Belting 1998: 10) nach. In weniger traditionsvermittelten Religionszusammenhingen fragen sie zur Reflexion
des Religiosen bei, ohne zwingend mit einer personalen Gottesvorstellung einherzugehen. So behauptet Marc Rothko, dass vor sei-
nen Bildern ,, Tragik, Ekstase, Verhingnis usw.“ (zit. nach Schwebel 2003: 0.S.) ganz ohne religioses Bezugssystem religios emp-
funden werden. Die Nichtfestlegbarkeit dessen, was eigentlich religios ist, fiihrt dazu, dass auch ,ganz andere‘ Erfahrungen inten-
siver Tiefe und existenzieller Durchbriiche als Religion benannt werden. Christen, die nach konkreten Beziigen suchen, lehnen
solchen ,,bildimmanenten Ikonoklasmus* als antichristliche ,,Bricolage-Religiositit“ (Burrichter; Gértner 2014: 164 ff.) ab. Das
zeigen nicht allein die Auseinandersetzungen um Gerhard Richters Domfenster im Kélner Dom (vgl. dazu Ullrich 2011: 15 ff.).
Das Risiko einer Auflosung religioser Uberlieferungen in ,,narkotischen Dunst“, beschreibt schon Basilius von Ramdohr 1809
tiber Caspar David Friedrichs ,, Tetschener Altar in einer heftigen Kritik (von Ramdohr 1974: 148 ff.). Ob diese religios genan-
nte Bilderfahrung tatsichlich als Ausdruck eines ,,Synkretismus* (Burrichter; Gértner 2014: 164 ff.) oder gar einer ,,neu-
modischen Verwahrlosung® (Lewitscharow 2012, 0.S.) der Religionen abzulehnen ist oder nicht, soll hier nicht beantwortet wer-
den. In jedem Fall scheint ein ,,im Christentum vernachldssigter Aspekt” (Schwebel 2003, 0.S.) einen Ausdruck zu finden, etwas,
das Friedrich Schleiermacher das Einswerden mit dem Unendlichen im Endlichen genannt hat (Ringleben 2000: 431). Solches
stellt aber auch fiir Nichtchristen in dem Moment ein Problem dar, in dem der Bildgenuss selbst zu einer Art Religionspraxis erk-
lart wird. So sakralisierte z.B. Johann Wolfgang von Goethe die Dresdner Schlossgalerie mit den Worten: ,,Dieser in sich selbst
wiederkehrende Saal, in welchem Pracht und Reinlichkeit bei der grofiten Stille herrschten, die blendenden Rahmen, alle der Zeit
noch niher, in der sie vergoldet wurden, der gebohnerte Fuboden, die mehr von Schauenden betretenen als von Arbeitenden be-
nutzten Rdume gaben mir ein Gefiihl der Feierlichkeit, einzig in seiner Art, das umso mehr der Empfindung @hnelte, womit man

ein Gotteshaus betritt, als der Schmuck so manchen Tempels, der Gegenstand so mancher Anbetung hier abermals, nur zu heili-

Seite 4 von 8


http://zkmb.de.w00c1c11.kasserver.com/?p=147#sdfootnote3sym

Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/bilder-ins-gebet-nehmen-bilder-und-weltbilder-des-religioesen-in-kunst-bild-medienpaedagogik-teil-i/, 28. Januar
2026

gen Kunstzwecken aufgestellt schien® (zit. nach Grasskamp 1981: 39). Hier wird eine Nihe von Bild und Religion angedeutet, die
in der Romantik in Erlosungsvorstellungen durch isthetischen Genuss gipfelte. In Mel Gibsons Uberwiiltigungskino dagegen wird
in einer fast ununterbrochene Kette von Nahaufnahmen des leidenden Christi wieder die Unvorstellbarkeit der Erlosung ganz elemen-
tar und direkt vorstellbar macht. In seinem Film ,,The Passsion of Christ“ feiert ein Kult des Bildes frohliche Urstidnd, das wie die
barocken Werbebilder auf die iiberschwingliche Inszenierung einer gesteigerten Aura zur allsinnlichen Erfassung des Gottlichen
baut (Gruber 2005: 1). Fast sind wir wieder bereit, dem Religiosen in diesen Bildern eines zeitgendssischen Christusidols zu glauben,

weil wir, wie Hans Belting schreibt, eigentlich niemals aufgehort haben, an Bilder zu glauben (vgl. Belting 2001: 16).

Bilderskepsis und Bilderverbot

Formen des Bilderkults wurden im Laufe der christlichen Bildergeschichte immer wieder bekdmpft. Karolingische Theologen,
[riihe Angehorige der Byzantinischen Kirche, die spdtmittelalterlichen Reformprediger und die Humanisten und Reformatoren woll-
ten allein Schrift und Wort gelten lassen. Mit ihrer Verweigerung der Verdhnlichung versuchten sie vor allem die Einzigkeit Gottes zu
sichern, iiber die kein Mensch Macht zu gewinnen suchen sollte. Wiederkehrend wird behauptet, dass sie die Macht der Bilder damit
nur bestdtigen. Ikonoklasmus sei Idolatrie unter umgekehrten Vorzeichen. Das ist nicht von der Hand zu weisen. Ein dif ferenzierter
Blick erhellt aber auch die machtpolitischen Dimensionen der Bilderstreitigkeiten. So wandten sich die einen u.a. auch deshalb gegen
den korperlichen Bilderkult, um eine Verbindung zu jiidischen und islamischen Verbiindeten nicht zu gefdhrden, und die anderen

wollten sich mittels einer intellektuellen Religionsausiibung vor allem vom kirchlichen Machtmissbrauch emanzipieren.

Sowohl gegen diese Ikonoklasten wie auch gegen die Abgotterei bzw. kirchliche Instrumentalisierung der Bilder gerichtet, verteidigten
Theologen wie Gregor der Grofie (540 — 604) oder spiter auch Martin Luther (1483 — 1564) die katechetische Bedeutung der
Bilder als Vermittler bzw. Werbetriger des Glaubens. Gar nicht die reprisentativen Altar- und Wandbilder, sondern vor allem
auch die zahlreichen Andachtsbilder, Bilderbogen, Gebetszettel, Merkbilder, Votivbilder, Gnadenbilder wurden so zahlreich
hergestellt, dass sie ganze Generationen geprigt haben. Sie alle zielen auf das mitfithlende Verstehen, das seit dem Mittelalter die
~memoria“ sowie die ,,compassio“ umfasst, also erinnernde Betrachtung und Versenkung (Mertens Fleury 2006: 13 ff.). Auf-
grund des Zutrauens in Bilder, Verstand, Gedichtnis und Gefiihl mit Bildern simultan anzusprechen, gibt es im schulischen Reli-
gionsunterricht und in der Gemeindearbeit bis heute wenige Bedenken, sie in den padagogischen Dienst zu nehmen (vgl. Hoeps
2012, 0.S.). Ohne Funktion und Wirkung grof zu iiberlegen geht man davon aus, dass sie die verkopften, schwer zu vermittelnden
Inhalte religioser Diskurse interessanter und attraktiver machen und die Leute bei der Stange halten (vgl. Gértner 2015, 0.S.). Be-
sonders die Bilder der Kunst haben den Ruf, Besonderes und Niitzliches ,,zur Individualisierung, Versittlichung, Befreiung, Har-

monisierung oder Emanzipation des Menschen und der ganzen Gesellschaft* (Ehrenspeck 1998: 292) zu sagen zu haben.

Aber auch eine intellektuell reflektierte Rechtfertigung von Bildern zur Thematisierung religioser Fragen oder eines bestimmten
Glaubensverstindnisses ist nicht unproblematisch. So sollen Bilder z.B. im Habermas’schen Sinne als ,rettende Dekonstruktion
(Habermas 2001: 29) zur kritischen Neuausrichtung religioser Fragen und Themen im ,,Zeitalter des Postsikuldren* (Henke;
Spalinger 2012: 18) herhalten. Aus theologischer Sicht mag es richtig sein, Bilder als eine Art Schaltstelle zur Vermittlung und Re-
flexion theologischen Wissens zu betrachten, die zur Entwicklung eines eigenen Bezugs zu zentralen theologischen Fragestellun-
gen beitragen. Von Seiten der Kunstwissenschaften ist aber darauf hinzuweisen, dass die theologische Fremdbestimmung das &s-
thetische Potenzial von Bildern unterdriicken kann, das alle auerdsthetische Erfahrung, Zuschreibung und Kontextualisierung zu

iiberschreiten und verwandeln vermag.

3 Die verschiedene Welten der Bilder und der Religion

Bilder und Religionen haben einen gemeinsamen Gegenstand: die unverfiigbare Wirklichkeit. Beide antworten, wie Aby Warburg
es ausdriickt, auf die ,rétselhaften, unfassbaren Energien der Welt“ und erlauben dadurch eine ,,Distanzierung von einer univer-
salen Urangst“ (zit. nach Bohme 1997: 136). Sie iiberfiihren also die Unbestimmbarkeit der Welt in ein Bestimmtes — und zwar,
wie Georg Simmel hervorhebt, anders als die empirischen oder berechnenden Konstruktionen mittels expressiver Symbolformen
(vgl. Faber; Krech 2001: 9 £.). Jene haben affektiv-spirituell-dsthetische Dimensionen und bringen dadurch ihren ,,Gegenstand in
eine Distanz, weit jenseits aller unmittelbaren Wirklichkeit [...] — um ihn uns ganz nahe zu bringen, niher als je eine unmittel-
bare Wirklichkeit ihn uns bringen kann* (Simmel 1993: 127).

Seite 5von 8



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/bilder-ins-gebet-nehmen-bilder-und-weltbilder-des-religioesen-in-kunst-bild-medienpaedagogik-teil-i/, 28. Januar
2026

Die Versuchung ist groB3, eine unauflosbare Nihe, vielleicht sogar ein ,,charmantes Bezauberungsverhiltnis“ (Schiiz; Erne 2011:
Klappentext) zwischen religiosen und dsthetischen Systemen anzunehmen. Eine Gleichsetzung der beiden Sphéren verkennt aber,
dass sie im Grunde ,,nichts miteinander zu tun [haben], ja sie konnen sich in ihrer Vollendung sozusagen nicht beriihren, nicht in-
einander iibergreifen, weil eine jede schon fiir sich, in ihrer besonderen Sprache, das ganze Sein ausdriickt” (Simmel 1993: 129)
Religion und Bild sind verschiedene Sprachen! Nelson Goodman spricht von verschiedenen ,,Weisen der Welterzeugung® (Good-
man 1990) andere von unterschiedlichen Systemen, Sinnfeldern, Konstruktionen, Phantasien oder Antworten. Dem liegt die An-
nahme zugrunde, dass es so etwas wie die eine Welt nicht gibt, deren Abbildung die Aufgabe der Erkenntnis — womdoglich nur der
wissenschaftlichen — wire. Die Welt ist nur in symbolischer Vermittlung und niemals an sich zu haben. An die Stelle der einen
Welt treten verschiedene, voneinander getrennte Sichtweisen die sich in unterschiedlichen Symbolsystemen mit ihren je eigenen

medialen Bedingungen und Strukturen reprisentieren.

In welchem Verhiltnis aber stehen Religions- und Bildsystem dann zueinander? Theoretisch sind sie als gleichberechtigte Teile
der Kommunikation und Artikulation innerhalb einer umfassenden Erkenntniserzeugung tiber die Welt aufzufassen. Insofern sind
beide autonom. Das meint nicht, dass ihnen eine ,wahre’ Objektivitit zu unterstellen wire. Denn ein wie immer gearteter
Wahrheitsanspruch ist ihnen ja gerade abzusprechen. Das Verhiltnis von Religiositdt und Bildlichkeit ist allerdings nicht sym-
metrisch. Dies anzunehmen wiirde auf beiden Seiten symbolische Verweisstrukturen voraussetzen, die in Bezug auf die Deutung
ihres Gegenstands offen bleiben. In Hinsicht auf die Bilder kann das vorausgesetzt werden (Rebentisch 2006, 0.J.). Indem sie den
Verweis auf die Scheinhaftigkeit ihrer symbolisierten Gegenstinde in sich tragen, kann ihre Asthetik unabhzingig von irgen-
deinem aufleristhetischen Inhalt eine autonome Logik entwickeln. Sie zwingt uns, ,,einen Sinn anzuerkennen, der den auf3eris-
thetischen Dingen nicht dhnelt, fiir den keine literarische Vorformulierung existiert, der sich in kein priexistentes System von
Konventionen der Erfahrung einbettet” (Gadamer; Boehm 1978: 446). ,,Einen tiefen Sinn“, so Georg Friedrich Wilhelm Hegel,
~konnen derartige Gegenstinde nicht befriedigen; [...] Was uns reizen soll, ist [...] das in Riicksicht auf den Gegenstand ganz in-
teresselose Scheinen® (Hegel 1986: 225 ff.) das, um mit der klassischen Feststellung Immanuel Kants zu argumentieren, das
Hfreie Spiel der Erkenntniskrifte” (Kant 1974: 9) anspricht. Der Kiinstler und Theologe Thomas Lehnerer hat das wunderbar
ausgedriickt, wenn er schreibt: Bilder sind eine ausgezeichnete Methode, ,,Empfinden aus Freiheit” erfahren zu konnen. Die ist
.die vielleicht unbedingte Freude daran, dass etwas ohne Not und Grund — frei — sich bewegt, dass etwas lebendig ist in dieser
Welt, einfach so* (Lehnerer 1994: 176).

Solche Befreiung wird auch in manchen mystischen Religionspraxen angestrebt, und zwar in Zustinden unabhéngig und jenseits
aller Gefiihle, Bedingungen und Gestaltungen. Im Loslassen von allen Anhaftungen an die Bedingungen des Seins wird der
,Grund des Seins*“, das ,iiberseiende Nicht-Sein®, das ,namenloses Nichts“ u.s.w. erfahren und die Verfiigbarkeit alles auf3erhalb
dieses Zustands Liegenden aufgegeben. Dabei bleiben auch Gott, Transzendenz, Spiritualitit, Glaube und Liebe weiselos, form-
los, namenlos, verborgen. Sie werden zu einem unbeschreibbaren, unsichtbaren und unteilbaren Prinzip, dessen Werte, Praktiken
und AuBerungen auf einer undogmatischen, rein personlichen Beziehung zu etwas Jenseitigen basieren. Aber selbst wenn die Reli-
giositit in diesem Sinne als personliche ,,Anschauung und Gefiihl“ oder individuellen ,,Sinn und Geschmack fiirs Unendliche*
(Schleiermacher 1967: 53) beschrieben wird, wie es der Frithromantiker Friedrich Schleiermacher propagierte, entsteht meistens
doch eine Bestimmung des Unbestimmten, sei es auch nur eine fliichtige Vorstellung des Unvorstellbaren. In diesem Moment ist
dessen Autonomie durchbrochen. Institutionell gefasste Religionssysteme heben die Autonomie mittels eines ,,verbindlichen
Repertoire[s] an Symbolen” (Gerz 1987: 48) absichtlich auf. Zwar wissen sie zumeist um den unzureichenden Geltungsanspruch
ihrer symbolischen Verweisstrukturen und reflektieren die moralisch-normative Auspragung von Lehrmeinungen, Traditionen
oder Wahrheitsanspriichen. Solange aber die Narrationen von ,Gott” oder ,Offenbarung’ in Berufung auf auBerreligiose Au-
torititen wie heilige Schriften oder absolute Wahrheiten eines Lehramts vorausgesetzt werden, werden sie in ihrer Autonomie
und Freiheit beschnitten. Sinn und Bedeutung des Religiosen erhalten dadurch eine bindende Giiltigkeit, die eine Bekennt-

nisentscheidung verlangt.

Wenn die prinzipielle Moglichkeit einer Befreiung der Religiositit von einer Bestimmung ihrer rituellen, sprachlichen, klan-
glichen und bildlichen Signaturen auch nicht angezweifelt werden soll, so muss sie in Bezug auf die meisten Religionspraxen rela-
tiviert werden. Bilder dagegen stellen aufgrund ihres dsthetischen Charakters ein autopoietisches Symbolsystem dar, das keiner

auBeristhetischen Bestimmung bedarf. Das Asthetische verhilt sich indifferent zu religivsen Denk- und Sinnverweisen.

Seite 6 von 8



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/bilder-ins-gebet-nehmen-bilder-und-weltbilder-des-religioesen-in-kunst-bild-medienpaedagogik-teil-i/, 28. Januar
2026

Die Betrachtung bildlicher Darstellungen des Religisen in Kirche und Museum ist in séikularen Gesellschaften eine freiwillige
Sache. Religits aufgeladenen Signaturen im Alltag dagegen ist kaum auszuweichen. Sie erscheinen in konfliktreichen
Diskurszusammenhéngen um Karikaturen, Cartoons und Satire, um Kopftiicher, rituelle Orte, Beschneidungen, Ehrenmorde, ho-
mosexuelle Priester, Kreationisten, heilige Kriege etc. ebenso wie in friedvollen Debatten um Liebe, Reinheit, Treue und Un-

schuld, Gewaltlosigkeit etc.

I

Abb. 1: Fotos aus dem Internet als Anregungen fiir die Auseinandersetzung mit

religios aufgeladenen Signaturen im Alltag.

Diese Reihe mit gefundenem Bildmaterial aus dem Internet mag didaktisch erscheinen, eignet sich aber gerade darum ganz beson-
ders, die Differenz von Bild- und Religionssystem evident zu machen. In Anbetracht der Tatsache, dass dem Begriff Kopftuch zu-
mindest hierzulande oft automatisch eine religiose Bedeutung unterstellt wird, ermoglicht ihre Betrachtung das Aufbrechen kon-
ventioneller Analogiebildungen. Die konkret aufzufassende Symbolgestalt des Stiickes Stoff zur Bedeckung des Kopfes und ihr
religioser Bedeutungsgehalt konnen entkoppelt werden, so dass die normierende Kraft konventioneller Ideologien und Klischees
ans Licht geraten kann. Solches gelingt, wenn das Bildliche der eigentliche Inhalt der Auseinandersetzung ist und nicht der re-
ligiose Gehalt. Dann wird deutlich, dass es religiose Bilder oder Bilder Gottes nicht gibt, sondern nur Bilder des Menschen. Das
Religiose oder auch Géttliche wohnt nicht in den Symbolen selbst, sondern kann nur nachtriiglich von auflen herangetragen wer-
den, als eine Art des religiosen ,Mit-Denkens® (Mertin 2012: 0.S.). Dabei kann Neues zum Vorschein kommen, das bis dato nicht
gesehen oder gewusst wurde. Das birgt freilich glaubensdepotenzierendes und -dekonstruktives Potenzial. Wer Bilder in der prak-
tischen Theologie einsetzt, betritt daher theologisches Glatteis. Georg Picht behauptet sogar, dass durch Bilder ,, Theologie und
Kirche insgesamt mit einer Radikalitit in Frage gestellt werden, die alle zeitgenossische Theologie- und Kirchenkritik weit hinter
sich ldsst.” (Picht 1987: 49) In Falle der Kopftuch-Bildreihe konnen die Diskurse um Verschleierung, Ehrerbietung, Entehrung,
Konvention, Bekenntnis, Schicklichkeit, Mode, Emanzipation, Identitit, Keuschheit, Schmuck, Ethik, Siinde, u.s.w. ins Rutschen
geraten. Das nicht wegzuinterpretieren, erfordert Toleranz und Mut. Wer bereit ist, das Risiko einzugehen, kann sensibel fiir die

~symbolischen Codierungen des Lebens“ (Mertin 2012: 179) werden.

Teil II der Abhandlung finden Sie hier

! Der Text ist die Abwandlung einer Untersuchung, die im Auftrag der Universitit Salzburg fiir das European Network of Visual
Literacy (ENViL) angefertigt wurde und mégliche Bildkompetenzen beim Umgang mit religiosen Bildsignaturen erforscht. An-
gesichts der aktuellen, religios motivierten Ereignisse in Paris, Kopenhagen, Dresden, Leipzig etc. wurde fiir die zkmb eine Aktu-

alisierung vorgenommen.

2 Der Bildbegriff wird hier nicht auf Artefakte eingeschrinkt, sondern kann visuelle Objekte, Prozesse, Vorstellungen, Handlun-

gen und Situationen umfassen, die in der Kunst ebenso vorkommen wie im Alltag oder in der Natur.

3 Auf beeindruckende Weise veranschaulich Francis Alys die bis heute nachwirkende Idee des Kopierens von Heiligenbildern in
seinen Ausstellungsprojekten ,,Fabiola. Seit iiber 20 Jahren sammelt der Kiinstler die vielfach von Laien produzierte Bildnisse der
Heiligen Fabiola auf Flohmérkten und in Antiquititenldden. Es handelt sich samtlich um Kopien des Fabiolaportrits des Malers
Jean-Jacques Henner (1829-1905). Die Ausstellungsinstallation der Sammlung besteht aus hunderten von fast identischen und
doch unterschiedlichen Leinwand-, Stickerei-, Emaille-, Schnitz-, Mosaik- und Keramikportrits des Gesichts dieser Heiligen im

www.kulturtechno.de

Profil mit rotem Schleier. Online z.B. unter (14.4.2015) oder auf youtube: https://www.youtube.com/result-

s?search_query=francis+al%C3%BFs+fabiola (14.4.2015).

Seite 7 von 8


http://zkmb.de.w00c1c11.kasserver.com/?p=152
http://zkmb.de.w00c1c11.kasserver.com/?p=147#sdfootnote1anc
http://zkmb.de.w00c1c11.kasserver.com/?p=147#sdfootnote2anc
http://zkmb.de.w00c1c11.kasserver.com/?p=147#sdfootnote3anc
http://www.kulturtechno.de/?p=4049

Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/bilder-ins-gebet-nehmen-bilder-und-weltbilder-des-religioesen-in-kunst-bild-medienpaedagogik-teil-i/, 28. Januar
2026

Abbildungen

Abb. 1: Bildmaterial verschiedener Internetseiten

Abb. 2: © Benjamin Harms

Seite 8 von 8



