Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/bilder-ins-gebet-nehmen-bilder-und-weltbilder-des-religioesen-in-kunst-bild-medienpaedagogik-teil-ii/, 10. Februar
2026

Bilder ins Gebet nehmen. Bilder und Weltbilder des
Religidsen in Kunst-/Bild-/Medienpadagogik // Teil Il

Von Maike Aden

Teil 1 des Textes fiihrte in die konfliktreiche christliche Ikonographiegeschichte ein, um im Versuch, das Verhdiltnis der beiden
Diskurse Bild und Religion zu bestimmen, die radikale Differenz der jeweiligen symbolischen Verweis- strukturen aufzuzeigen. In die-
sem Teil der Abhandlung soll es um die daraus zu ziehenden Konsequenzen fiir eine Auseinandersetzung mit religiosen Bildsigna-
turen in der Kunst-/Bild-/Medienpiidagogik gehen. Dazu wird zundchst das Konzept ,Kultur des Verhaltens zur Kontingenz* heraus-
gearbeitet, das fiir geeignet gehalten wird, eine Briicke zwischen den religidsen und bildlichen Symbolsystemen zu bauen. Absch-
lieflend geht es um die Bestimmungs- und Erhebungsmaoglichkeiten moglicher Wissens- und Sinnbildungsprozesse bei der Auseinan-

dersetzung mit religios konnotierten Bildern.

Teil I der Abhandlung finden Sie hier

4 Eine Kultur des Verhaltens zur Kontingenz

Die Reibungen und Widerspriiche, die durch das Aufeinandertreffen zweier verschiedener Diskurse entstehen koénnen, kann die
Kontingenz aller Wahrheits-, Objektivititsanspriiche erfahren lassen. Absolutes Wissen kann ,,nicht mehr als Représentation von
Realitit betrachtet” werden, sondern nur als Perspektive oder Sichtweise einer Welt, die man nicht genau beschreiben kann“ (von

Glaserfeld 2002: 27). Alles konnte immer auch ganz anders sein.

In der enttraditionalisierten, funktional differenzierten Gesellschaft wie der unseren haben sich das Bewusstsein um die Kontin-
genz von Wissen und Erkenntnis wie auch deren flexible Handhabung ihrer Reprisentanten langst durchgesetzt (vgl exempl. Gid-
dens 2000; Sennett 1998). Wir haben im Prinzip gelernt, verschiedene Sicht- und Vernunft- und Handlungsweisen zu akzeptieren
und nebeneinander stehen zu lassen. Anders als in rigide normierten Zusammenhingen ist das Leben nicht mehr vom ,,Leiden an
zu vielen strengen Regeln, Verboten oder Repressionen” bestimmt. In allen Bereichen gilt die ,,Ideologie der freien Wahl“ (vgl.
Salecl 2010). Das Sensorium fiir die Kontingenz von Wissen und Erkenntnis kann neben Momenten der Erleichterung und
Freude aber auch als ungewissen Sichtweise allen Daseins erlebt werden. Die dadurch entstehende Uberforderung und Ein-
samkeit kann depressiv und handlungsunfihig machen (vgl. Ehrenberg 2004). Der Erziehungswissenschaftler Thomas Ziehe be-
hauptet, dass sich wesentliche Lebenswiinsche junger Menschen daher darauf richten, ,,Orientierungsdiffusitit und Instabilititen
abbauen zu konnen“ (Ziehe 0.J., 0.S.). Religiose Signaturen scheinen dabei immer noch eine nicht unbedeutende Rolle zu spielen.
Sie werden nur manchmal in spezifische Milieus des Lebensalltags eingepasst, die den traditionellen religiosen Orten und Vorstel-

lungen moglicherweise elementar zuwiderlaufen (Graf 2014: 84).

I

Abb. 2: Junger Mann mit Rosenkranzkette. Foto: Benjamin Harms

Auf der hier abgebildeten Fotografie sehen wir einen jungen Mann in offensichtlich selbstverliebter Pose. Seinen nackten Korper
schmiickt eine auffillige Halskette mit Kreuz, ein Rosenkranz. Vielleicht handelt es sich um das Zeichen des katholischen
Glaubens des Trigers, vielleicht um ein wichtiges Erinnerungsstiick, ein wertvolles Schmuckstiick oder um ein ganz banales Fund-
stiick. Vielleicht ist sich der Trager der religiosen Konnotation des Kreuzes gar nicht bewusst, vielleicht ist sie ihm einfach egal,
vielleicht setzt er sie in provokanter Absicht ein. Vielleicht steht es fiir eine Art leidenschaftliches Bekenntnis fiir das Roman-
tische im Manne gegen den durchrationalisierten Homo Faber Wie auch immer, in jedem Fall scheint sie ein wichtiger Baustein
der Selbstinszenierung zu sein. Wie seit ewigen Zeiten gibt dieser Platzhalter anscheinend einen starken Identititsanker ab. Die

Befreiung vom traditionellen Kontext und seinen Deutungsmustern bedeutet aber keine Bedeutungsoffenheit. Sie richtet sich aber

Seite 1 von 9


http://zkmb.de.w00c1c11.kasserver.com/?p=147

Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/bilder-ins-gebet-nehmen-bilder-und-weltbilder-des-religioesen-in-kunst-bild-medienpaedagogik-teil-ii/, 10. Februar
2026

weniger an externen, als an internalisierten Regulierungs- und Disziplinierungsprozessen aus. Das heifit nicht, dass sie frei vonK-
lischees und Ideologien, also fremdbestimmten Vorstellungen, Leitbildern und Weltanschauungen wiren. Ihre Bedeutung lisst
sich aber nicht genau bestimmen. Denn auch fiir solche idolisierenden, plakativen Selbstdarstellungen, die wohl eher dem Genre
der ,,schwachen Asthetik® (Nordhofen 1993: 18) zuzurechnen sind, gilt, dass die Bedeutung ésthetisch erzeugt wird, also
»zwischen Bestimmtheit und Unbestimmtheit, Identitit und Mehrdeutigkeit, Unsicherheit und Beweisbarkeit” (Hessler; Mersch
2009: 14) liegt. Spitestens die ikonologische Auseinandersetzung mit dem Bild wird aber das Kreuz als Zeichen des Bekenntniss-
es zum christlichen Glauben und Gebet des Selbstdarstellers in Erwdgung ziehen miissen. Es kann aber auch sein, dass gldubige
Betrachter die Bedeutung des Bildes religios festlegen und in dem Kreuz einen Bezug zu etwas Heiligem sehen, das nicht verhan-
delbar ist. In diesem Moment kann die Kunstpiadagogik, dessen genuines Strukturprinzip die Mehrfachsicht ist, in eine schwierige
Situation geraten. Kunstpidagogen konnen bei der Verhandlung religiéser Sinnfelder mit einem Wahrheitssystem konfrontiert
werden, das das fachliche Selbstverstindnis tiber die Kontextualitidt und Kontingenz aller Bedeutungsgebung auf eine harte Probe
stellt. Denn die Religion hat im Gegensatz zur Kunst, wie Niklas Luhmann darlegt, festgelegte Antworten auf das Kontingen-
zproblem (Luhmann 2002: 29 ff.). Der Philosoph Herrmann Liibbe nennt die Religion daher eine ,,Kontingenzbewiltigungsprax-
is“ (Liibbe 2004: 150).

An dieser Stelle ldsst sich meines Erachtens eine Briicke zur Kunst-/Bild-/Medienpéddagogik schlagen. Und zwar mit ebenfalls mit
Herrmann Liibbe, der von der Religion auch als einer ,,Kultur des Verhaltens zum Unverfiigbaren® (ebd. 149) spricht. Denn auch
der Umgang mit starken Bildern der Kunst, der Natur und des Alltags stellt eine Kultur des Verhaltens zum Unverfiigbaren dar,
die zur Bewiltigung existenzieller Kontingenzen beitragt. Auch wenn sie das Unverfiigbare nicht wegarbeiten oder ihr gar einen
eindeutigen Sinn abtrotzen, konnen sie doch Anschauungen und Reflexionen initiieren, die das Wissen um die Welt nicht nur
dekonstruieren, sondern es auch rekonstruieren und geméaf} differenzierter, selbstkritischer und selbstbestimmter Relevanzen auf
neue Weise konstruieren. Sie geraten dann, so mochte ich behaupten, zu einer anschaulich-schopferischen ,,Kontingenzbewalti-
gungspraxis®, die es in besonderer Weise erméglicht, sich dem Leben zuzuwenden und auch im Bewusstsein der Abwesenheit
von Antworten Vergeblichkeit zu iberwinden. Ich folge hier Albert Camus, der im bildnerischen Schaffensprozess ein ,auf die
Zukunft gerichtetes Tun erkennt, das mit ,,absurder* Leidenschaft und Freude einhergeht. (vgl. Camus 2000: 35 ff.). Gerade das
Differenzierungspotenzial dsthetischer und religioser Sprachen kann die Entdeckung mannigfaltigen Sinns und die Realisierung
mannigfaltiger Moglichkeiten bedeuten. Das Leben wird trotz seiner Kontingenz als gestaltbar, also bewiltigbar erlebt. Albert Ca-
mus rekurriert iibrigens auf Friedrich Nietzsche, der Bildern der Kunst die Fihigkeit zutraut, dass wir ,,nicht an der Wahrheit zu-
grunde gehen“ (Nietzsche 1954: 835).

Meiner Meinung muss die Auseinandersetzung mit Bildern, die mit dem Unsagbaren und Verborgenen des Religiosen assoziiert
werden, mehr beinhalten, als Ikonologie, Semiotik oder Symbolforschung. Wenn es um eine Kultur des Verhaltens geht, steht die
menschliche Existenz im Mittelpunkt, die die Bildzeichen in einem bestimmten kulturellen Kontext aufnimmt und produziert.
Wer die ,kulturell institutionalisierten Rahmenbedingungen® und die darin eingebetteten ,,Praktiken der Imagination® (Kramer
2001: 275) bei der Auseinandersetzung auBen vor lisst, kann den Mechanismen der kollektiven Uberzeugungskraft, also der
machtpolitischen Dimension subjektiver Vorginge, die ,,imaginire ,fictions zu sichtbaren ,facts“ verwandelt” (Brdunlein 2009:

777) wohl kaum auf die Spur kommen.

5 Eine Kultur des Verhaltens zur Kontingenz ist keine
Kontingenzkompetenz

Ausgangspunkt einer Verhaltenskultur im Umgang mit Bildern in religiosen Kontexten ist das ,.elementare” oder ,,primére*
Bilderverstehen, also die Wirkung von Bildern mit religios konnotierten Signaturen auf unsere Wiinsche, Trdume, Phantasien,
Sehnsiichte, Hoffnungen, Enttduschungen, Angste, Probleme etc., also auf ,,all dies, insoweit es sich die Vernunft nicht hat aneig-
nen konnen“ (Bohme; Bohme 1983: 13). Gerade bei der Frage nach einer Kultur des Verhaltens im Bereich des Ikonischen ist der
Tatsache Rechnung zu tragen, dass der Korper ,,der Ort der Bilder” (Belting 1998: 34) ist, wie Hans Belting hervorhebt. Eine Kul-
tur des Verhaltens geht freilich dariiber hinaus. Sie hat die leiblichen und emotionalen Wirkungen auf unsere Phantasien zu verge-

genwirtigen, um das Sehen als ,.eigenstindige, durch nichts zu ersetzende kulturelle Leistung“ selbst und die im Sehenden schon

Seite 2von 9



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/bilder-ins-gebet-nehmen-bilder-und-weltbilder-des-religioesen-in-kunst-bild-medienpaedagogik-teil-ii/, 10. Februar
2026

vorgefasste[n] Konzept[e]* (Imdahl 1996: 304) reflektieren zu konnen. Die primédre Wirkung wird dazu mit Prozessen des inten-
siven Nachspiirens, Nachdenkens, Erinnerns, Studierens, Assoziierens, Kommunizierens, Kritisierens und Urteilens verbunden.
Solche Verkniipfungsbewegungen sind auf den Erwerb von Wissen, Erkenntnis und Sinn in Bezug auf das Bild, die Religion, den
Kontext und das Selbst gerichtet. Die sinnliche Erfahrung verliert sich darum aber nicht. Im Gegenteil, sie bleibt mit der be-
wussten Reflexion verwoben — und zwar ohne, dass das empirisch exakt erfassbar wire. Nur im Nachhinein und unter Vorbehalt
lasst sie sich plausibel und intersubjektiv nachvollziehbar machen. Man tut gut daran, solche Riickverfolgungen als subjektive
Ubersetzungen, Konstruktionen, Fantasien, Fiktionen, Imaginationen o.4. anzuerkennen und nicht mit einer ,unverstellten’, ,ei-
gentlichen’ Realitit zu verwechseln. Sie weisen immer zuriick auf die Einmaligkeit, Fliichtigkeit und Korperlichkeit der Handeln-
den und auf die rdumlichen, zeitlichen und materialen Bedingungen (vgl. Mersch 2002: 11 f.). Wir haben es also mit einer sehr
personlichen Ebene zu tun, die sich letztendlich immer der Uberpriifbarkeit zu entziehen versucht. Wenn die religiose Ebene
mitgedacht wird, bleibt der Prozess erst recht ohne iiberpriifbaren Gegengehalt. Gott, Heiliges, erste und letzte Dinge sind in der
tibersinnlichen Welt angesiedelt, der ein diskursives, ergebnisoffenes Denken im Grunde ,,abgriindig fremd“ (Habermas 2005:

150) ist, weil ihr genuines Thema, das nichtbeobachtbare Jenseitige damit vernichtet wiirde.

Wenn nun die visuelle, das Religiose mitdenkende Kultur des Verhaltens zur Kontingenz als Kompetenz gefasst werden sollen, ist
der Kompetenzbegriff der empirischen Bildungswissenschaften zu reflektieren, weil er die empirische Erfassbarkeit des Lernens
nach den Kriterien der Objektivitit, Reliabilitit und Validitit fordert. Statistische Wirkungsforscher, Hirnforscher, Chronobiolo-
gen, Neurowissenschaftler, Psychologen, Kognitionswissenschaftler etc. mogen sich noch so bemiihen, sie werden niemals psy-
chometrisch analysieren definieren und iiberpriifen konnen, was bei Vergegenwirtigungs-, und Reflexionsprozessen in Bezug auf
Bilder wirklich geschieht, welche Einfliisse sie auf Wissens- und Erkenntnisprozesse haben und welche Faktoren auf welche
Weise deren Qualitit beeinflussen kénnen. Man kann sich dem nur mit Mitteln der nachtriglichen Interpretation ndhern, nicht
mittels experimenteller Beweise. Da die Vergegenwirtigung zudem auf Sinneserfahrung beruht, die ,,nur als Absolutheit” zu
haben ist — ,,entweder ist etwas einleuchtend oder nicht —, sie duldet keine Abstufung, keine Nuancierung“ (Hessler; Mersch
2009: 29), lassen sich nicht nur keine priazisen Kompetenzformulierungen, sondern auch keine kumulativ aufgebauten Niveaus

definieren, deren Uberpriifung eine Orientierung iiber den Stand der Lernenden abgeben konnte.

Die Infragestellung des Bildungskonstrukts ,Kompetenz’ fiir die Bestimmung der Wissens- und Sinnbildungsprozesse bedeutet
freilich keine Verweigerung gegeniiber Fragen der Konkretisierung und Systematisierung des Lernens iiberhaupt. Die Entwick-
lung, Dimensionierung und Evaluation der Sinnbildungsprozesse bei der Auseinandersetzung mit religiosen Kunstwerken und Sig-
naturen muss aber andere analytische Zugriffe erlauben, als die der zurzeit hegemonialen empirischen Bildungswissenschaften.
Die Lernpotenziale einer Verhaltenskultur lassen sich nicht auf ein funktionalistisch orientiertes Konzept hin reduzieren, das in

seiner Tragweite und Bedeutung noch véllig unausgereift ist (vgl. Aden 2011: 13 ff.)

Statt die Verhaltenskultur beim Umgang mit religiosen Signaturen auf die Wiederholung kontextfreien, reinen Wissens
zurechtzustutzen, muss der Prozess der Wissens- und Sinnbildung selbst als eigentliches Thema des Lernens in den Blick genom-
men werden und nicht nur dessen Ergebnis, das der argumentativen Logik der Begriindung, der Schlussbildung und der Beweis-
fithrung gehorchen miisste. Dieser Lernprozess ist performativ. Mit reglementierenden Sollens- und Leistungsvorgaben und ver-
gleichenden Testverfahren im Sinne der Kompetenzorientierung ist dem nicht beizukommen. Méglicherweise ist das der Grund,
dass es von Seiten der forschenden Bildtheologen und Religionspiadagogen trotz massiver Indienstnahme von Bildern in religiosen

Kontexten bislang keine Bemiihungen um eine Kompetenzierung der dabei stattfindenden Lernprozesse gibt.

6 Erhebung und Bestimmung der Wissens- und
Sinnbildungsprozesse

Um Wege aufzuzeigen, die Dimensionen der ,,schwer messbaren* (Frederking 2008) Wissens- und Sinnbildungsprozesse bei der
Auseinandersetzung mit religiosen Signaturen zu erheben und zu bestimmen, seien hier zunichst noch einmal die Voraussetzun-

gen zusammengefasst:

1. Religiose Welterzeugungsweisen sind nicht die Welterzeugungsweisen der Kunst. Beide erzeugen auf je unter-

Seite 3von 9



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/bilder-ins-gebet-nehmen-bilder-und-weltbilder-des-religioesen-in-kunst-bild-medienpaedagogik-teil-ii/, 10. Februar
2026

schiedliche Weise Wissen und Sinn. Sie kénnen daher nicht als Reprisentation von Realitit betrachtet werden, son-
dern als mogliche Symbolsysteme einer Welt, die unverfiigbar bleibt. Die Differenz der Symbolsysteme kann die

Kontingenz allen Wissens und Sinns offenbar werden lassen.

2. Religioses und bildnerisches Wissen bzw. dessen Sinn wohnt nicht in den Bildern. Sie konnen also nicht von dort
in den Menschen transportiert werden. Jeder einzelne Mensch konstruiert sie in eigensinnigen Wissens- und Sinn-
bildungsprozessen selbst. Diese Prozesse sind durch die Eigendynamik des Bewusstseins in Wechselwirkungen mit

den jeweiligen Welterzeugungsweisen bestimmt.

3. Der Prozess der Wissens- und Sinnbildung ist unvorhersehbar und lésst sich nicht vollstindig von auflen beobacht-

en, aber unvollstindig, d.h. situations- und personlichkeitsbezogen, vergegenwirtigen.

4. Im Falle der Auseinandersetzung mit religiosen Bilddeutungen umfasst die Vergegenwirtigung argumentative, ds-
thetische und religiose Logiken gleichermaBen. Das heifit, dass die Wissens- und Sinnbildungsprozesse das repri-
sentierbares Tatsachenwissen umfasst und die unreprisentierbaren dsthetischen und religiosen Sinnsphéren.

5. Wissens- und Sinnbildungsprozesse beim Umgang mit religiosen Signaturen konnen als Kultur des Verhaltens zur

Unverfiigbarkeit der Welt verstanden werden, die auch existenzielle Wertorientierungen betrifft.

6. Die Bestimmung der Dimensionen der Wissens- und Sinnbildungsprozesse umfasst systematische und dynamische
Lernprozesse. Die dabei zu erlernende Fahigkeiten, Fertigkeiten, Strategien, Haltungen und Bereitschaften en-

twickeln sich weder rein spontan noch lassen sie sich auf kompetenztheoretische Handhabung reduzieren.

Normalerweise versuchen sich Lehrer den Wissens- und Sinnbildungsprozessen von Schiilern zu nihern, indem sie sie beobacht-
en und die Ergebnisse abfragen. Uber die im Verborgenen liegenden Vorgiinge konnen sie nur spekulieren. Es gibt jedoch
Moglichkeiten, auch die eigensinnigen Wissens- und Sinnbildungsprozesse bedingt ans Licht zu bringen, um sie intersubjektiv
nachvollziehbar zu machen. Ohne an diese Stelle eingehend auf solche Vegegenwirtigung eingehen zu konnen (vgl. dazu Aden
2011: 79 ff.; Sabisch 2007: 25 ff.), sei auf handlungsparallele Notate verwiesen, die wihrend des Sehens und Erlebens angefertigt
werden. Solche Dokumentationen konnen die mit einer Lernhandlung einhergehenden Augenblickserfahrungen sichtbar machen.
Es handelt sich um Aufzeichnungsformen des automatischen Assoziierens, Schreibens und Visualisierens an, die an der Schnitt-
stelle von Bild und Schrift oder auch Klang und Sprache liegen. Kiinstler, die solche automatischen Schreibweisen entwickelt
haben, kénnen als formale Vorbilder herangezogen werden. Sie iibersetzen auch die eher unreflektierten, nichtdiskursiven Mo-
mente der Wissens- und Sinnbildungsprozesse in eine sichtbare, kommunizierbare Form. Als Antworten auf den Er-
fahrungsprozess des Sehens und Erlebens stellen solche Schreib- und Graphieformen eine Moglichkeit dar, die Wissens- und
Sinnbildungsprozesse schon im Prozess ihrer Entstehung zu dokumentieren. Man muss sich aber bewusst sein, dass die Aufzeich-
nungen und die Seh- und Handlungserfahrungen nicht vollstindig ineinander aufgehen, sondern den Prozess zum einen mit her-
stellen und zum anderen nur bruchhaft sichtbar machen. Sie sind zudem semiotisch offen und daher interpretationsbediirftig. In
diesem Sinne stellen sie aber einen idealen Bezugspunkt fiir weitere Beobachtungen, Reflexionen und Analysen der Lernhandlung

dar.

Zu den in selbstbestimmt durchgefiihrten Prozessdokumentationen aktualisierten Wissens- und Sinnbildungsprozessen in Bezug
auf religiose Signaturen liegen erste empirische Untersuchungen vor (vgl. Aden 2015). Sie zeigen im Ergebnis, dass es um #s-
thetisches Erleben ebenso geht, wie um subjektive Einstellungen und Gefiihle sowie um religioses Wissen, politische Werte und
kulturelle Normen. Im Einzelnen lassen sich die im Folgenden aufgefiihrten Fahigkeiten, Fertigkeiten, Strategien, Haltungen und

Bereitschaften identifizieren:

= Passiv-rezeptive Konzentration auf die Augenblickserfahrung in frei schwebender Aufmerksamkeit vor aller

prazisen, vergegenstiandlichenden Begrifflichkeit
= Verkniipfung der Augenblickserfahrung mit automatischen Assoziationen

= Krisenhafte Infragestellungen analoger Deutungsversuche durch Unfassbares, Unbekanntes, Unerkennbares, Un-

erkldrliches, Infragestellendes, Aufbegehrendes... im Bild

Seite 4 von 9



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/bilder-ins-gebet-nehmen-bilder-und-weltbilder-des-religioesen-in-kunst-bild-medienpaedagogik-teil-ii/, 10. Februar
2026

= Sachbezogenes Verstehen der bildnerischen Mittel, Motive, Medien und der ikonographischen und ikonologischen

Wissensaspekte des Bildes

= Kommunikativer Widerstreit mit anderen iiber unterschiedliche Wissens- und Sinnbildung in Bezug auf die
bildliche Darstellung

= Religiose Perspektivisierung der Bildsignaturen; Sachbezogenes Verstehen der damit zusammenhéngenden theolo-

gischen und alltagsreligiosen Konzepte

= Kommunikativer Widerstreit mit anderen iiber unterschiedliche Wissens- und Sinnbildung in Bezug auf religiose

Deutungsweisen

= Erkenntnis der Vorldufigkeit und Grenzen der Sichtbarmachung des Religiésen im Bild und der Vorldufigkeit und
Grenzen moglicher Deutungen

m Erkenntnis der Inkompatibilitit von Bild- und Religionssprache. Akzeptanz und Aushalten der Grenzen des Wis-
sens und der Kontingenz der Welt

= Besinnung auf subjektiv relevante Wahrnehmungs-, Empfindungs- und Wissensweisen.
= Bewusstmachung des Gemachtseins und der Wirkungsweisen religioser Bildsignaturen

= Bewusstmachung de innersubjektiven und intersubjektiven Bedingungen der

Bedeutungsherstellung
= Reflexion der Macht religioser Bildsignaturen
= Transfer auf religiose Konflikte um die Bilder

® Transfer auf Macht- und Disziplinierungsmechanismen durch die Funktionalisierung

religioser Signaturen durch kirchliche oder lebensweltliche Deutungshoheiten

Fazit

Ziel einer Auseinandersetzung mit religiosen Bildsigaturen ist die Vergegenwirtigung des Gemachtseins und der Wirkungsweisen
religioser Konnotationen, Kontextualisierungen, Perspektivisierungen und Deutungen von Bildern. Sie wird immer in die Erkennt-
nis miinden, dass es religiose Bilder nicht gibt, sondern nur von auflen herangetragene, religiose Deutungen von Bildern. Insofern
unterscheidet sich die Auseinandersetzung mit religios aufgeladenen Bildern nicht von der kritisch-produktiven Auseinanderset-
zung mit allen anderen Bildern. Immer geht es um eine iiber das elementare Bilderverstehen hinausgehende bildbezogene und
selbstbezogene Reflexion. Objektive Symbolforschung wie auch der sinnliche Sehvorgang selbst stehen also im Fokus der Ausei-
nandersetzung, damit Gebrauchsweisen, Funktionen, Mechanismen und Strukturen der religios konnotierten Bilder in ihren ge-
sellschaftspolitischen Kontext eingeordnet werden konnen. Die Auseinandersetzung mit religiosen Signaturen birgt aber noch ein
anderes Potenzial. Sie kann eine ergebnisoffene Besinnung auf differenzierte, selbstkritische und selbstbestimmte Relevanzstruk-
turen vor dem Hintergrund der Kontingenz der Welt initiieren. Ob dabei im Ergebnis eine iiber das Irdische hinausgehenden Ins-
tanz anerkannt wird oder nicht, spielt im Kunst-/Bild-/Medienunterricht keine Rolle. Entscheidend ist die Auseinandersetzung
selbst. Die bildlichen Wissens- und Sinnbildungsprozesse an sich stellen bereits eine Kultur des Verhaltens zur Unverfiigbarkeit
des Lebens dar. Hier spielen Wertorientierungen eine entscheidende Rolle, die freilich nicht abpriifbar sind. Schlieflich gibt es

unterschiedliche ,richtige* Losungen einer Kultur des Verhaltens zur Unverfiigbarkeit des Lebens.

Seite 5von 9



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/bilder-ins-gebet-nehmen-bilder-und-weltbilder-des-religioesen-in-kunst-bild-medienpaedagogik-teil-ii/, 10. Februar
2026

Literatur

= Maike Aden: Die Sichtbarmachung und Reflexion unserer Konstruktionen iiber religiose Bilder im Asthetischen
Forschungsalbum. Eine explorative Studie; in: Andreas Brenne, Claudia Gartner (Hg.): Funktion und Wirkung von
Kunst im Religionsunterricht. Stuttgart 2014 (i. Druck)

m Maike Aden: Risiken und Nebenwirkungen einer kompetenzorientierten Kunstpiadagogik. Ein kritischer For-

schungsbericht. Bermen 2011. E-LIB. Reg. bei Deutsche Bibliothek Frankfurt. E-Book online: elib.suub.uni-bre-
men.de/edocs/00102369-1.pdf (10.8.14)

= Zygmunt Bauman: Liquid modernity, Cambridge 2000

= Hans Belting: Bild und Kult, Miinchen 1990

= Hans Belting: Bild-Anthropologie. Entwiirfe fiir eine Bildwissenschaft, Miinchen 2001

= Hans Belting: Das echte Bild. Bildfragen als Glaubensfragen, Miinchen 2005

= Hans Belting: Das unsichtbare Meisterwerk. Die modernen Mythen der Kunst, Miinchen 1998

= Hans Belting; Lydia Haustein (Hg.) Das Erbe der Bilder: Kunst und moderne Medien in den Kulturen der Welt,
Miinchen 1998

= Franz Billmayer: Viele Bilder, iiberall. Bildkompetenz in der Mediengesellschaft; in: Gabriele Lieber (Hg.):
Lehren und Lernen mit Bildern. Ein Handbuch zur Bilddidaktik, Hohengehren 2008

= Gottfried Boehm: Jenseits der Sprache? Anmerkungen zur Logik der Bilder; in: Christa Maar, Hubert Burda: Icon-
ic Turn. Die Neue Macht der Bilder, Koln 2004

= Hartmut Bohme; Gernot Bohme: Das Andere der Vernunft. Zur Entwicklung von Rationalitéitsstrukturen am
Beispiel Kants. Frankfurt 1983

m Peter J. Briunlein: Ikonische Reprisentation von Religion; in: Hans G. Kippenberg; Jorg Riipke; Kocku von Stuck-
rad (Hg.): Europiische Religionsgeschichte. Bd. 2, Gottingen 2009

= Rita Burrichter; Claudia Gértner: Mit Bildern lernen. Miinchen 2014
= Albert Camus: Der Mythos von Sisyphos. Ein Versuch tiber das Absurde, Hamburg 2000

m Christoph Dohmen: Das Bilderverbot. Seine Entstehung und seine Entwicklung im Alten Testament, Frankfurt/M.
1987

= Alain Ehrenberg: Das erschopfte Selbst, Frankfurt/M. 2004

= Yvonne Ehrenspeck: Versprechungen des Asthetischen. Die Entstehung eines modernen Bildungsprojekts, Opla-
den 1998

= Richard Faber; Volkhard Krech (Hg.): Kunst und Religion im 20. Jahrhundert, Wiirzburg 2001

= Katharina Mertens Fleury: Leiden lesen. Bedeutungen von compassio um 1200 und die Poetik des Mit-Leidens im
JParsival’ Wolframs von Eschenbachs, Berlin 2006

= Volker Frederking: Schwer messbare Kompetenzen, Baltmannsweiler 2008

Seite 6 von 9


http://elib.suub.uni-bremen.de/edocs/00102369-1.pdf
http://elib.suub.uni-bremen.de/edocs/00102369-1.pdf

Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/bilder-ins-gebet-nehmen-bilder-und-weltbilder-des-religioesen-in-kunst-bild-medienpaedagogik-teil-ii/, 10. Februar
2026

= Georg Gadamer; Gottfried Boehm (Hg.): Die Hermeneutik und die Wissenschaften, Frankfurt/M. 1978

= Claudia Girtner: ,,Bei Bildern hat jeder andere und eigene Wahrnehmungen®“. Was und wie lernen Schiiler-/innen,
wenn sie Bilder im RU erschliefen? Manuskript fiir die Publikation ,,Funktion und Wirkung von Kunst im Reli-

gionsunterricht, die 2015 erscheinen wird. Das Manuskript liegt der Autorin vor

= Claudia Gartner: Mit Bildern ldsst sich besser lernen!? Die Frage nach der Funktion und Wirkung von Bildern im
RU aus religionspadagogischer Perspektive. Manuskript fiir die Publikation ,,Funktion und Wirkung von Kunst im

Religionsunterricht®, die 2015 erscheinen wird. Das Manuskript liegt der Autorin vor
» Clifford Gerz: Dichte Beschreibung, Frankfurt/M. 1987
= Anthony Giddens: Konsequenzen der Moderne. Frankfurt/M. 1995

= Ernst von Glaserfeld: Abschied von der Objektivitit. In: Peter Krieg, Paul Watzlawick (Hg.): Das Auge des Bet-
rachters. Heidelberg 2002

= Nelson Goodman: Weisen der Welterzeugung, Frankfurt/M. 1990
= Herrmann Liibbe: Religion nach der Aufkldrung, Miinchen 2004

= Walter Grasskamp: Museumsgriinder und Museumsstiirmer. Zur Sozialgeschichte des Kunstmuseums. Miinchen
1981

m Margareta Gruber: Zwischen Bilderverbot und ,,Vera Icon®“, oder: Wie viel Bild ist von Christus erlaubt?; in:
Lebendiges Zeugnis 60, Heft 2, Mai 2005

= Jiirgen Habermas: Glauben und Wissen. Rede zum Friedenspreis des Deutsche Buchhandels, Frankfurt/M. 2001
m Jiirgen Habermas: Zwischen Naturalismus und Religion, Frankfurt/M. 2005
= Georg Friedrich Wilhelm Hegel: Vorlesungen iiber Asthetik IT; in: Werke, Bd. 14, Frankfurt/M. 1986

= Silvia Henke; Nika Spalinger; Isabel Ziiricher (Hg.): Kunst und Religion im Zeitalter des Postsikulédren. Bielefeld
2012

= Martina Hessler; Dieter Mersch: Logik des Bildlichen. Zur Kritik der ikonischen Vernunft, Bielefeld 2009
= Sigrid Hinz (Hg.): Caspar David Friedrich in Briefen und Bekenntnissen, Miinchen 1974
= Hans Hohn: Postsdkular: Gesellschaft im Umbruch, Religion im Wandel, Paderborn 2007

= Reinhard Hoeps: Bilder als Gegenstand der Theologie. Eine Problemanzeige. Tagungsvortrag in Koln am 2.3.2012.
Das noch nicht verodffentlichte Manuskript liegt der Autorin vor.Regina Polak (Hg.) Megatrend Religion? Neue Re-
ligiositdten in Europa, Ostfildern 2002

= Samuel P. Huntington: The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order, New York 1996
= Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, Werkausgabe, Bd. 10, Frankfurt/M. 1974

= Inge Kirsner: Kill Bill, Dogville und andere Passionen. Das Erlosungsmedium Film zwischen Asthetisierung und

Konkretisierung gesellschaftlicher Prozesse, unver6ff. Vortragsmanuskript 2004
m Fritz Kramer: Praktiken der Imagination; in: Schriften zur Ethnologie, Frankfurt/M. 2001

m Thomas Lehnerer: Methode der Kunst, Wiirzburg 1994

Seite 7 von 9



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/bilder-ins-gebet-nehmen-bilder-und-weltbilder-des-religioesen-in-kunst-bild-medienpaedagogik-teil-ii/, 10. Februar
2026

= Herrmann Liibbe: Religion nach der Aufkliarung, Graz 1990
= Niklas Luhmann: Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt/M. 2002
= Dieter Mersch: Was sich zeigt. Materialitit, Prisenz, Ereignis. Miinchen 2002

= Andreas Mertin: Eine protestantische Sicht auf die Kunst. Zehn Grund-Sitze; in: Ta katoptrizomena, Heft 77,

2012; online: http://www.theomag.de/77/am391.htm (23.7.2014)

= Axel Michaels (Hg.): Klassiker der Religionswissenschaft. Von Friedrich Schleiermacher bis Mircea Eliade, Miin-
chen 1997

= Friedrich Nietzsche: Werke in drei Biinden, Bd. 3, Miinchen 1954

» Eckhard Nordhofen, Der Engel der Bestreitung. Uber das Verhiltnis von Kunst und Negativer Theologe,
Wiirzburg 1993

m Georg Picht: Kunst und Mythos. Stuttgart 1987

= Manfred L. Pirner: Medienorientierte Religionsdidaktik; in: Bernhard Griimme; Hartmut Lenhard; Manfred L.

Pirner: Religionsunterricht neu denken, Stuttgart 2012

= Detlef Pollack, Sikularisierung — ein moderner Mythos? Studien zum religiosen Wandel in Deutschland, Tiibingen
2003

= Juliane Rebentisch: Autonomie? Autonomie!. Asthetische Erfahrung heute, in: Sonderforschungsbereich 626
(Hg.): Asthetische Erfahrung: Gegenstinde, Konzepte, Geschichtlichkeit, Berlin 2006; online:
http://www.sfb626.de/veroeffentlichungen/online/aesth_erfahrung/aufsaetze/rebentisch.pdf (31.8.14)

= Martin Riesebrodt: Die Riickkehr der Religionen. Fundamentalismus und der ,Kampf der Kulturen‘, Miinchen
2000

= Joachim Ringleben: Schleiermacher und der frithe Hegel; in: Ulrich Barth; Claus-Dieter Osthdvener (Hg.): 200
Jahre ,,Reden iiber die Religion“, Berlin 2000

= Andrea Sabisch: Inszenierung der Suche, Bielefeld 2007

m Klaus Sachs-Hombach: Das Bild als kommunikatives Medium, Kéln 2003

= Renata Salecl: Choice. Glasgow 2010

= Thorsten Scherer: Ein Bild von Welt: Glaubenssuche zwischen Physik und Metaphysik, Norderstedt 2009
= Friedrich Schleiermacher: Reden iiber die Religion (1799), Gottingen 1967

= Peter Schiiz; Thomas Erne (Hg.) Der religiose Charme der Kunst, Paderborn 2011

= Richard Sennett: Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen Kapitalismus. Berlin 1998

m Horst Schwebel: Die Kunst und das Christentum. Die Geschichte eines Konflikts, Miinchen 2002

= Horst Schwebel: Gegenwartskunst zwischen dsthetischer und religioser Kommunikation; in: Valenta u.a. (Hg.),

Dialoge. Katalog, Kronach 2003. Online: https://sites.google.com/site/hschwebel/aufsatz09 (19.8.14)

m Georg Simmel: Das Christentum und die Kunst (1907); in: Das Individuum und die Freiheit, Frankfurt/M. 1993

Seite 8 von 9


http://www.theomag.de/77/am391.htm
http://www.sfb626.de/veroeffentlichungen/online/aesth_erfahrung/aufsaetze/rebentisch.pdf
https://sites.google.com/site/hschwebel/aufsatz09

Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/bilder-ins-gebet-nehmen-bilder-und-weltbilder-des-religioesen-in-kunst-bild-medienpaedagogik-teil-ii/, 10. Februar
2026

= Georg Simmel: Schopenhauer und Nietzsche. Ein Vortragszyklus (1907); in: Gesamtausgabe Bd. 10, hgg. von M.
Behr, Volkhard Krech, G. Schmidt, Frankfurt/M. 1995

= Paul Tillich: Protestantismus und Expressionismus; in: Almanach fiir das Jahr des Herrn, Hamburg 1959

= Christoph Uehlinger: Bilderverbot; in: RGG, Bd. 1, Tiibingen 1998
= Wolfgang Ullrich: An die Kunst glauben, Berlin 2011

= Jiirgen Werbick: Trugbilder oder Suchbilder? Ein Versuch iiber die Schwierigkeit, das biblische Bilderverbot theol-
ogisch zu befolgen; in: JBTH 13, 1998

= Thomas Ziehe: Verinderte Mentalititen und Lebensorientierungen bei heutigen Jugendlichen, 0.J.; online:

http://www.fach-werk-minden.de/fileadmin/user_upload/pdf/Prof.Ziehe.pdf (12.08.14)

Abbildungen

Abb. 1: Bildmaterial verschiedener Internetseiten

Abb. 2: © Benjamin Harms

Seite 9 von 9


http://www.fach-werk-minden.de/fileadmin/user_upload/pdf/Prof.Ziehe.pdf

