Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/if-it-was-my-museum-ein-gespraech/, 30. Januar 2026

,If it was my museum ...“. Ein Gesprach

Von Eva Hegge, Konstanze Schiitze

If it was my museum, we would welcome you personally. We would ask everyone from the museum to come out, all running down
from the office, smiling, dancing and singing ‘welcome, welcome’, kiss you everywhere. (Voiceover aus Laure Prouvosts If it was,
HD-Video, 9 Min, 2015)

Wir stellen uns vor, es gibe Ausstellungen, die tatsichlich offene Prozesse wiren und dazu einladen aktiv mitzureden und -zu-
denken. Im folgenden Gesprach nehmen wir Ausstellungen als die Miniaturwelten, Wiederholungen und Moglichkeitsraume
ernst, als die sie vehement theoretisch beschrieben werden. Dabei interessiert uns vor allem die Frage, warum oder wie das Ku-
ratieren sich als Vermittlung verstehen darf und was dabei in Schieflage geraten kann. Wir interessieren uns dafiir, wo und wie

Reibungen und Briiche moglich werden, und fragen nach der Wirksamkeit kuratorischer Konstellationen fiir Bildungskontexte.

Ausstellung ist nicht gleich Ausstellung. Zwischen Logiken und Strukturen kuratorischer Arrangements ergibt sich ein weites
Spannungsfeld. Zwischen thematisch angelegten Raumaneignungen, die eher Sammelbinden dhneln und ohne lustvolle
Aufforderungen und Unschirfen auskommen, finden sich enzyklopédische Gestaltungen von Displays, die letztlich PDFs Seite
fiir Seite ins Dreidimensionale iibersetzen. Einzelausstellungen von Gegenwartskiinstler*innen, die von den Kiinstler*innen selbst
arrangiert oder (mit-) kuratiert werden. Und im Zuge eines educational turn weiter zunehmend: Ausstellungen, die im Verbund
mit aktivistischen Positionen und Akteur*innen entstehen und dabei starken Aufforderungscharakter besitzen. Unser Gespriach
greift verschiedene Kontexte direkt oder indirekt auf — explizit beziehen wir uns auf Zitate aus einem im Oktober 2020 im Kunst-
forum abgedruckten Gesprich zwischen Kiinstler*innen tiber das Ausstellungsmachen als Form, Prozess und Medium (vgl.
Pacher/Sporr 2020). Dazwischen streifen wir unsystematisch Inhalte des vorliegenden Bandes und eigener Texte. Unser Gesprich
kann gelesen werden als ein gemeinsames Fragenstellen, als 6ffnender Prozess, der mit Vermutungen und Vereinfachungen operi-

ert, als vorldufiger und spekulativer Kommentar zu den Themen dieses Sammelbandes.

Geborgenheit

Konstanze Schiitze: Nicht selten erscheinen Ausstellungen wie im Vorfeld getroffene Vereinbarungen zwischen Kiinstler*innen
und Publikum. Sie beinhalten (mehr oder weniger konkrete) Erwartungen an die Betrachter*innen und legen Lehren nahe. Was,
wenn wir Ausstellen aber tatsdchlich als Angebot verstiinden und entsprechend weniger auf die Vereinbarungen zwischen Be-
trachter*innen und Kiinstler*innen schauten? Was, wenn der Ausstellungsraum als soziale und institutionelle Konstellation von
menschlichen und nichtmenschlichen Akteur*innen und deren Relationen ernst genommen wiirde, die eine Stimmung der Gebor-
genheit um die wichtigen Fragen der Gegenwart weben konnte und dabei deren tiefgriindige Durchdringungen iiber verschiedene

Zuginge nicht nur ermdglichte, sondern voraussetzte?

Eva Hegge: Mir gefillt der Begriff der Geborgenheit. Das geht vielleicht in dieselbe Richtung wie mein Gedanke, dass ich
manchmal eine Art Sehnsucht nach einer privaten Wahrnehmung habe, einem Raum etwas abseits, von dem aus ich Dinge empfin-
den kann, was ich gerade in Ausstellungsrdumen ja leichter haben kann als in einem Theater zum Beispiel. Das mit dem Privaten
ist mir als Begriff aufgefallen, als ich Nicolas Bourriauds Definition einer relationalen Asthetik nachgeschlagen habe: “A set of
artistic practices which take as their theoretical and practical point of departure the whole of human relations and their social con-
text, rather than an independent and private space” (Bourriaud 2002: 113). Wir bewegen uns wahrscheinlich immer zwischen die-
sen beiden Polen, dem Gesellschaftlichen, Beziehungshaften und einem irgendwie privaten Gehduse. Auch wenn beide natiirlich
aufs Engste miteinander verwoben und verstrickt sind oder auseinander resultieren, habe ich beim Wahrnehmen und Betrachten
von Kunst immer auch diesen Wunsch nach meinem eigenen Resonanz- und Assoziationsraum. Und scheue mich ein bisschen
vor Erwartungen. Gleichzeitig kenne ich — auch als Ausstellungsbesucherin — eine Sehnsucht nach Kollektivitit, Dialog, Gemein-
schaft. Auch darin kann ich eine Geborgenheit empfinden und freue mich, wenn dieses relationale Moment zwischen den unter-
schiedlichen Akteur*innen und Arbeiten im Ausstellungsraum entsteht, wie du sagst. Geborgenheit soll dabei aber nicht missvers-

tanden werden als etwas Schmerzfreies oder Befriedendes.

Seite 1 von 8



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/if-it-was-my-museum-ein-gespraech/, 30. Januar 2026

Das Kunstwerk benotigt einen Raum, in dem es existieren kann. Selbst ein Gemdilde, das ein vorgegebener Raum an sich ist, braucht
eine Wand und Licht. Ein Kunstwerk auszustellen ist nicht dasselbe, wie eine Ausstellung zu machen. Was ist dann eine Ausstellung?

Ich bin von dieser Frage besessen und beantworte sie mit weiteren Fragen. (Fernanda Gomes, Pacher/Sporr 2020: 165)

KS: Auch wenn wir den Begriff der Ausstellung oder des Ausstellens hier natiirlich nicht kldren konnen — ich verstehe gerade den
Ort der Ausstellung als Moglichkeitsraum und Diskursflidche fiir wichtige Verhandlungen an der Gegenwart. Welche Verhandlun-
gen das sein konnen, ist allerdings ein weites Feld und abhiingig von den partikularen Einlassungen. Uber das Angebot einer
Ausstellung treffen Positionen mit sehr unterschiedlichen Erwartungen in einem Bedingungsgefiige zusammen. Kurator*innen,
Kiinstler*innen, Rezipient*innen und Offentlichkeit verhandeln das Angebot (oder das Thema/die Frage) vor dem Hintergrund
der Zeit und dem jeweils personlichen Horizont. Diese Begegnung kann sehr spannungsreich sein und auch weitreichende soziale
oder politische Effekte nach sich ziehen — oder arg unbedeutend und folgenlos bleiben. Einzeln befragt geben alle Akteur*innen
spannende Antworten. Diese Spannungen aber auch in der Ausstellung selbst zu erfahren oder gar zu explizieren, gelingt nur

duflerst selten.
EH: Auf die Frage nach dem Verhiltnis von Ausstellung zu kiinstlerischer Arbeit antwortet Lara Almarcegui:

Ausstellungen sind Ausgangspunkte fiir Projekte: Wenn ich zu arbeiten beginne, schaue ich mir den Ort an, um seine Struktur zu ver-
stehen. Ich achte auf den Raum, das Gebdude oder die Stadt, [...] versuche ins Detail zu gehen: woraus die Winde sind, woher die
Materialien kommen, wie Baugriinde erschlossen werden, woraus der Boden besteht, was darunter liegt und wem er gehort. (Al-
marcegui, Pacher/Sporr 2020: 165)

KS: ... und woher die Museumsangestellten kommen, wie viel sie verdienen, welche dunkle Vergangenheit der Betonhersteller
des Fundaments des Museums hat, wie viele 6ffentliche Schwimmbider es in der Stadt noch gibt ... Es wird ebenso vieles nicht
benannt und die Liste lieBe sich endlos erginzen. Aber was passiert mit solchen Informationen? Wie verwandeln sie sich? (Abge-
sehen von der naheliegenden Kritik an Institutionen und Verhiltnissen.) In welche Position werden Besucher*innen oder Be-
trachter*innen versetzt, wenn sie solche recherchierten Fakten zur Verfiigung gestellt bekommen? Wie viel an Verbindungen, As-

soziationen, Vernetzungen bleibt zu entdecken?
EH: Julia Schifer zitiert in ihrem Text die Architektin und Gestalterin Lina Bo Bardi, die 1950 iiber das Museum schreibt:

Der Zweck des Museums ist es, eine Atmosphdre zu schaffen, eine Anleitung, die dazu geeignet ist, den Besucher mental auf das Ver-
stiindnis des Kunstwerks einzustimmen (...). Aus dem gleichen Grund werden die Werke nicht nach chronologischen Kriterien ange-
ordnet, sondern quasi absichtlich so, dass sie mittels eines Schocks eine Reaktion der Neugierde und Entdeckerfreude auslosen. (Anel-
i 2007: 65, siehe auch Schiifer in diesem Band)

Auch wenn damals vielleicht Ordnungs- und Auswahlkriterien gemeint waren, die wir heute so aus guten Griinden nicht wieder-
holen wiirden, hat mir das mit dem Schock und der Entdeckerfreude gefallen, irgendwie altmodisch und frisch zugleich, illusionis-
tisch oder regiehaft gedacht und darin auf gewisse Weise hierarchisch, aber zugleich dem Publikum zugewandt, ernstnehmend
und mit offenem Ende. Um auf den Begriff der Geborgenheit zuriickzukommen: Vielleicht kann damit auch eine Art freundliche
Freiheit gemeint sein, eine (Ausstellungs-)Situation, die mich als Betrachter*in — durch welche Mittel auch immer, vielleicht atmo-

sphérische — gerne in ihr sein und mit ihr interagieren ldsst, ohne Verstehens- oder Reaktionszwinge, einfach so.

Kommunikation

KS: Ich bin generell eher irritiert von der Idee, dass Kiinstler*innen etwas von ihrem Publikum ,erwarten‘ konnen. Wenn
Pacher/Sporr im Kunstforumsgesprich fragen: ,,Ist Vermittlung ein Werkzeug, mit dem Beziehung zu Besucher*innen hergestellt
werden kann? Was wiinscht ihr euch vom Publikum?“ (Pacher/Sporr 2020: 172), dann frage ich mich, ob und warum man iiber-
haupt Erwartungen an das Publikum haben darf — oder aber haben muss? In der Frage schwingt Zweiteres stark mit, oder tiusche
ich mich da? Mitunter entsteht der Eindruck, dass Themen und Kontexte in Lehrstiicke verwandelt werden und kiinstlerische
Forschung zu vereinfachenden Versuchsaufbauten neigt. Die Sache (der diskursive Ansatz?) scheint auBer Kontrolle geraten.
Meine Irritation ergibt sich dabei wohl direkt aus der Vermutung eines Missverstiandnisses in dem von Umberto Eco geprigten

Begriff des ,,offenen Kunstwerks“. Wihrend die Offenheit eines Werkes im urspriinglichen Verstindnis die Moglichkeit einer

Seite 2 von 8



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/if-it-was-my-museum-ein-gespraech/, 30. Januar 2026

Ko-Konstitution unterstrich und einen Perspektivwechsel auf die Kontur eines Kunstwerks anregte, scheint nun ein aktiver Bei-
trag vom jeweiligen Publikum erwartet werden zu konnen. Pointiert gesagt: Aus der Idee ,Kunst als Kommunikation® wird eine

Art Kommunikationszwang? Kunst als Kommunikationsversuch mit dem Publikum wire aber sicher angemessener.

EH: Ein Kommunikationsversuch enthilt auch die Moglichkeit des Scheiterns. Auf beiden Seiten eigentlich, alle begeben sich be-
wusst und mit Lust auf unsicheres Terrain. Im anderen Fall wird dagegen vielleicht etwas Konkretes von mir erwartet, das der an-
deren Seite schon vorher bekannt ist, etwas, das ich nur richtig 16sen oder erkennen muss — wie eine Schiilerin. Mir kommt es so

vor, dass in bestimmten Fillen Lesarten eingeschrinkt werden oder Arbeiten und Ausstellungen etwas Investigativ-Journalistisch-

es bekommen, das wir lernen diirfen oder sollen.

KS: An dieser Stelle muss man vielleicht allgemein dariiber sprechen, wie Kuratieren und Vermitteln miteinander verbunden

sind oder in eins gesetzt werden. Eva Kernbauer schreibt im Kunstforum vom ,,Ausstellungsraum mit seiner Affinitét zu Bildung
und Vermittlung“ (Kernbauer 2020: 138) — diese Passage haben wir in unserer Vorbereitung interessanterweise beide kommen-
tiert. Es scheint selbstverstiandlich, dass im Ausstellungsraum etwas vermittelt wird, sei es kuratorisch, iiber explizite Ver-
mittlungsangebote, durch die Arbeiten selbst oder die Gesamtkonstellation. Natiirlich ist das Vermittelnde von Beginn an Teil des
Museums und begleitet es iiber die Jahrzehnte unter verschiedenen Vorzeichen und in unterschiedlichen Intensitéiten. Aus kunst-
padagogischer Sicht konnten wir hier auch iiber Bildungsbegrifte sprechen. Welche Bildungsbegriffe sind die Grundlage dieser
These? Vielleicht konnen wir unterscheiden zwischen — nennen wir ihn mal Humboldt — auf der einen und einem kompetenzorien-
tierten Bildungsbegrift auf der anderen Seite. Zugespitzt: Impuls-Offenheit vs. Outcome-Orientierung. Diesen Gedanken weiterge-
dacht: Konnte der Ansatz, den Forensic Architecture fiir ihre Arbeiten wihlen, zum Beispiel als eher geschlossenes didaktisches

Setting verstanden werden, das Bildungsmomenten eigentlich diametral entgegensteht?

EH: Die Frage beriihrt auch den Aspekt der Bedeutungsoffenheit oder Polyvalenz von Arbeiten und Ausstellungen. Ich weif3
nicht, ob diese Eigenschaft von Kunst vielleicht zusammen mit der Autonomie in Verruf geraten ist. Ich erinnere mich, dass man
uns in der Einfiihrung in die Literaturwissenschaft beigebracht hat, dass Mehrdeutigkeit ein Hauptmerkmal von Literatur (und
Kunst) sei. Ich will das — nennen wir sie mal weiter — ,outcome-orientierter' Kunst nicht absprechen; da konnen natiirlich viele
Dinge mitschwingen und es gibt ja gute Griinde, weshalb zum Beispiel aktivistische Positionen gerade Kunst und den Ausstel-
lungsraum nutzen, um deren inhidrente Komplexitit und den Perspektivwechsel zu nutzen, den diese Kommunikationsformen bi-
eten. Es ist das Verdienst von Forensic Architecture, durch investigative und eben kiinstlerisch-architektonische Mittel Unrecht
und staatlich nicht aufgeklarte rassistische Verbrechen aufgedeckt zu haben. Aber wenn man es sich genauer anschaut: Wie viel
Offenheit bleibt fiir die Betrachter*innen, wenn sie die Geschichte zuvor schon aus dem Feuilleton oder dem Ausstellungstext
kennen und diesen Inhalt dann in der Videoinstallation nur noch wie auf einer Checkliste abpriifen konnen, vielleicht an-
gereichert durch eine beklemmende Raumatmosphire oder die Zeitgeschichte wiederholende Raumzitate? Interpretationsspiel-
rdume und eigenes Denken aufseiten der Betrachter*innen werden reglementiert. Wenn du es als ein geschlossenes didaktisches

Setting beschreibst, stimme ich dir zu.

KS: Diese Uberlegungen iiberlagern sich produktiv mit grundsitzlichen Ausrichtungsfragen in der Kunstvermittlung, wie sie un-
ter anderem Carmen Mdrsch mit der Analyse der bestehenden Diskurse fiir Vermittlungsansitze angestoflen hat. Sie versteht Kun-
stvermittlung als ,,Praxis, Dritte einzuladen, um Kunst und ihre Institutionen fiir Bildungsprozesse zu nutzen: sie zu analysieren
und zu befragen, zu dekonstruieren und gegebenenfalls zu verdndern“ (Morsch 2015: 231). Der Ansatz, die Verdnderung als
grundsitzlichen Startpunkt fiir das Ausstellen zu verstehen, ist besonders in Bezug auf die Institution Museum, aber auch fiir kura-
torisches Handeln eine spannende Allianz. Ich mdchte mit dem Vorschlag einer Ubertragung dieser Fragen aus der Kunstver-
mittlung ins Kuratorische nicht dafiir pladieren, gerade die Kunst oder den Raum der Ausstellungen per se fiir Bildungsanliegen
zu nutzen. Mein Vorschlag fiir die Erweiterung der Anforderungen an Kunst und Ausstellen folgt diesen Uberlegungen. Ent-
sprechend wire ein transformativer Ansatz fiir die kuratorische Praxis gleichzeitig eine Spielart der Kunstvermittlung, welche die
Ausstellung zu erweitern wiisste, sich als ,,Akteurin gesellschaftlicher Mitgestaltung“ (ebd.) verstiinde und einem selbstreflexiven
Bildungsverstindnis folgte. Uber eine Diskussion der Verhiltnisse im Ausstellungskontext lieBen sich gesellschaftliche Heraus-
forderungen an die Zukunft und bisher Unbedachtes aufdecken und unter anderem auch aktiv adressieren. Ausstellungen bieten
einen geschiitzten Raum fiir eine Art ,,Problemhandeln unter komplexen Bedingungen® (ebd.), der als exemplarisch fiir die ge-
sellschaftlichen Fragen und wechselseitigen Bildungsprozesse verstanden und im Sinne transformativer Effekte genutzt werden

kann. Dies ernst genommen, ergibt sich eine vermittelnde kuratorische Praxis, die per Default im Umbau denkt und sich als Ak-

Seite 3von 8



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/if-it-was-my-museum-ein-gespraech/, 30. Januar 2026

teurin radikal in der Gegenwart situiert und sich auf Fragen der Verhandlung versteht.

EH: Aber auch hier, finde ich, muss man aufpassen, dass das Selbstreflexive nicht Gefahr lduft, in den Dienst einer bestimmten
Sache gestellt zu werden — das Ende der Transformation miisste entsprechend offen bleiben, oder? Um noch mal auf die Literatur
zuriickzukommen: Bei Morschs Idee, ,Dritte einzuladen, um Kunst und ihre Institutionen fiir Bildungsprozesse zu nutzen®, denke
ich an Brechts episches Theater, was ja irgendwo in der grauen Vergangenheit auch als Ausgangspunkt fiir politisch-partizipa-
torische und politisch-performative Projekte im Ausstellungsraum gelten kann. Schaut man sich an, was Brecht selbst iiber seine
Verfremdungseffekte (V-Effekte) geschrieben hat, geht es da um Bewusstmachen und Reflexion von gesellschaftlichen Zustinden
durch ebensolche V-Effekte, und die Verfremdung soll eine distanzierte, niichterne Betrachtung ermoglichen (vgl. Kittstein 2012,
Kesting 1959 und Brecht 1993 [1948/49]). Jede Manipulation der Wahrnehmung und der Gefiihle des Publikums, wie wir sie aus
dem biirgerlichen Theater mit seiner Katharsis kennen, soll vermieden werden. Stattdessen soll Verinderung in Gang gesetzt wer-
den durch Anregung von Analyse und Reflexion. Das finde ich als Ansatz schon sehr iiberzeugend. Und doch steckt darin ein
wahrscheinlich schwer auflosbarer Widerspruch: Auch in der Herstellung von Freiheit zur Reflexion findet sich ja eine Intention,
ein Hintergedanke, wie etwas gelesen und reflektiert werden soll, oder zumindest eine Art Hierarchie zwischen Auffiihrung und
Publikum.

Ko-Existenz

KS: Fast alle Aussagen zum Ausstellen beziehen sich auf die Realisierung eines Projektes. Wie konnte Ausstellen noch gesehen

werden? Gibt es ein Werk ohne Publikum oder Offentlichkeit — ohne Realisation in den Betrachter*innen?

EH: Ich muss an den japanischen Pavillon auf der Kunstbiennale in Venedig 2019 denken, kuratiert von Hiroyuki Hattori: Cos-
mo-Eggs. Da gab es eine Gemeinschaftsproduktion mit Videoarbeiten des Kiinstlers Motoyuki Shitamichi, Musik vom Komponis-
ten Taro Yasuno, einem Text des Anthropologen Toshiaki Ishikura und einem pneumatischen Raumobjekt des Architekten Fumi-
nori Nousaku. In der Mitte des Raumes quoll dieses orangefarbene, mit Luft gefiillte Objekt aus LKW-Plane wie ein Pilz vom
Untergeschoss des Pavillons durch die Decke in den Ausstellungsraum im Obergeschoss. Dort bildete es eine kreisrunde, be-
queme Sitzgelegenheit, von der aus man den ganzen Raum in Augenschein nehmen konnte. In dessen vier Ecken standen vier
grofe Leinwinde, auf denen Videos zu sehen waren, die auf den ersten Blick wie grole Schwarz-Weill-Fotografien wirkten, bis
man bemerkt, dass sich das Schilf darin im Wind bewegt und die groBen, von Tsunamis angespiilten Felsbrocken am Strand von
Spazierginger*innen und Schulklassen besucht werden. Uber den Kopfen der Betrachter*innen hiingen Floten an Kabeln, die aus
dem Zentrum der Bank nach oben zur Decke gefiihrt werden und deren automatisch erzeugte Tone wie singende Vogel den
Raum erfiillen. An den Winden des Pavillons, einem separaten, laubengangartigen Bereich, der sich meiner Erinnerung nach um
den Ausstellungsraum herumlegt — ein bisschen wie die dufiere Schicht eines Schneckenhauses — ist ein fortlaufender Text zu le-
sen, der verschiedene lokale mythische Narrative tiber Tsunamis als eine geschlossene Erzihlung zusammenfiihrt. Ich habe ver-
sucht, mich so genau zu erinnern (und noch mal nachgeschaut), weil diese Ausstellung als Einheit so einen starken Eindruck auf
mich gemacht hat: Ich hatte ein Gefiihl von einer sehr starken Aktualitéit und Zukunft und gleichzeitig Zugehorigkeit in diesem
Raum. Alle Dinge schienen ein Eigenleben zu haben und miteinander zu korrespondieren, ein bisschen wie in der Natur. Zugleich
war eigentlich keine kiinstlerische Position im Raum wahrzunehmen, keine Autorschaft und kein Claim, stattdessen ein zwischen
Harmonie und Disharmonie schwankender Resonanzraum. Und zum ersten Mal hatte ich in einer Ausstellung das Gefiihl, dass

der Raum auch ohne mich, ohne Publikum ganz gut klargekommen wire.

KS: Diese Wahrnehmung interessiert mich sehr. Denkst du, diese Beobachtung oder der dahinterstehende Ansatz liee sich ver-
allgemeinern? Ich habe die vage Vermutung, dass Kunst vielleicht gerade auf der Schwelle dazu steht, sich radikal autonom zu or-

ganisieren.

EH: Oder zumindest nicht mehr unbedingt auf ihre Betrachter*innen angewiesen zu sein. Es ist moglich, dass das autonome Indi-
viduum an Bedeutung verliert und die Kunst als jahrhundertelange Spiegel- und Projektionsfliche dieses Individuums sich verin-
dert und eigene Wege geht. Aktivistische und politische kiinstlerische Positionen haben es hier natiirlich schwer mitzugehen, weil
ihr Gegenstand das Soziale und natiirlich damit das Menschliche ist und sie immer — ob didaktisch oder weniger didaktisch — ein
Interesse an einer konkreten Wirksamkeit hat. Obwohl auch Cosmo-Eggs eine starke politische und soziale Dimension hatte mit

okologischen Fragen, Fragen nach Moglichkeiten der Ko-Existenz von menschlichen und nichtmenschlichen Akteur*innen und

Seite 4 von 8



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/if-it-was-my-museum-ein-gespraech/, 30. Januar 2026

unserem gemeinsamen Uberleben. Aber ob mit oder ohne Publikum — vielleicht kénnen beide Situationen Narrative verschieben

und Metaphernsysteme entstehen lassen, die sich mit sich verindernden Wirklichkeiten verschrianken.

Emanzipation

KS: Mich interessiert das Spannungsverhéltnis zwischen starker Lenkung/Vorgabe einerseits und vertrauender Abgabe anderer-
seits. Zwischen der Prognose von ,Ergebnissen‘ hier und dem Vertrauen ins Scheitern dort ergibt sich ein produktiver Zwischen-
raum. Frage: Wie konnen emanzipatorische Praktiken aussehen, ohne das Spektrum der Perspektiven dabei auf nur eine Lesart
(etwa die Kritik an Hegemonien oder Institutionen) zu verengen oder iiberméBig zu fokussieren oder allzu sehr mit ihrem Pub-

likum zu rechnen? Lisst sich Emanzipation von Kritik trennen oder lisst sich Emanzipation ohne Kritik denken?

EH: Die Frage finde ich sehr interessant. Was kann Emanzipation zunichst mal bedeuten? Das konnten auf inhaltlicher Ebene
emanzipatorische Inhalte einer Ausstellung sein oder die Entwicklung einer emanzipatorischen Haltung und eines emanzipa-
torischen Weltverstindnisses durch den Besuch einer Ausstellung. Und es kann — und sollte idealerweise — auch die eigene Rolle
als Betrachter*in betreffen, eine emanzipierte Betrachter*innenrolle, in der ich schauend, agierend, fiihlend, suchend oder inter-
pretierend selbst zur Handelnden werde. Und vielleicht, auf einer etwas konkreteren Ebene und sicher nicht immer, beinhaltet es
auch eine reflexive Befragung der eigenen Rolle innerhalb der Ausstellung und ihrer Institution, meistens dem Museum. Julia
Kurz zitiert in ihrem Beitrag ,,Unwissende Kurator*innen* Ranciére zur notwendigen Emanzipation des Publikums, der sagt, dass
eine Emanzipation und Enthierarchisierung dann beginnt, wenn wir die Opposition von Betrachten und Handeln auflosen, wenn
wir verstehen, dass Betrachten oder (An-)Schauen auch Handeln ist, dass die Welt zu interpretieren bereits bedeutet, sie zu verin-
dern (Ranciere 2009: 277, vgl. Kurz in diesem Band). Handeln bedeutet Verantwortung. Wir kénnen also Emanzipation auch in
unserem Kontext als Ubertragung bzw. Ubernehmen von Verantwortung definieren. Auf welche Weisen kann das (moglichst frei)
geschehen?

KS: Emanzipation wiirde ich gern als produktiven Umgang mit Uberforderung und Komplexitit verstehen. Wiirdest du dabei mit-
gehen? Ich komme darauf, weil die bb9 (9. Berlin Biennale) mich in ihrem Konzept und ihrer Umsetzung, aber auch aufgrund
der durch sie evozierten heftigen Reaktionen immer wieder an einen Text von Karl-Josef Pazzini erinnert hat (vgl. Pazzini 2008).
In den extrem verdichteten Arbeiten von Ryan Trecartin, aber auch den hyperentleerten Angeboten von dyr und anderen Kiin-
stler*innen konnte der semantische Rest, das Unbeschreibliche, so sehr iiberwiegen, dass die reflexive Befragung die Be-
trachter*innen in Leere fiihrt und weit in die Uberforderung lenkt. Pazzini hatte mit Bezug auf Bildungszusammenhzinge Uber-
forderung als Antidepressivum durchdacht und dabei sicher auch die Begegnung mit Gegenwartskunst im Kopf. Ganz konkret
schreibt er:

Jedenfalls wird es etwas sein miissen, dass das normale Fassungs- und Verarbeitungsvermaogen so iibersteigt, irritiert, kurz austreten
ldisst, tiberzeichnet, durch hartnéickige Disziplin aushebelt, dass ein Mensch nicht umhin kann, dies so zu integrieren, dass dabei irgen-
deine Form von Erzdhlung abfiillt. Das heifst, dass ein neuer Zusammenhang konstruiert wurde. Ein bisschen Qual, Widerwillen,

Ekel und Schmerz wird wohl auch dabei gewesen sein. All das hat Kunst mehr als genug im Angebot. (Pazzini 2008: 162 f.)

Diese Irritation lieBe sich in Hannah Arendts Sinne als ,,Liicke” (Arendt 1968: 17) beschreiben, weil sie einen sehr ausfiihrlichen
und bewusst begangenen Moment der Reflexion tiber die Verhiltnisse der Gegenwart anbietet, der kaum anders zu greifen wire

als in der Befremdung durch ein kiinstlerisches Werk.

EH: Emanzipation im Sinne eines Umgangs mit Uberforderung finde ich gut. Und ich wiirde den Begriff der Emanzipation in die-
sem Zusammenhang auch gerne vom Begriff des Kritischen 16sen, wohl aus zwei Griinden: Zum einen stellt sich bei mir eine Art
Uberdruss an Kritik ein, ein Gefiihl einer allgegenwirtigen absichtsvollen Hyper-Reflexion. Kritik ist eigentlich eine super Sache,
aber wenn ich allem mit einer kritischen Haltung begegnen soll, gibt es kein Entrinnen mehr. Natiirlich soll eine kritische Haltung
nicht irgendwo aufhdren im Sinne von ,hier ist jetzt aber mal Schluss® — was ich meine, ist vielmehr die Moglichkeit, die Welt
zwischendurch auch in einem anderen Modus zu erfahren, dabei das Emanzipative jedoch nicht zu verlieren, sondern vielmehr
auf besondere Weise zu gewinnen. Vielleicht kann man es etwas schief mit Kleists Marionettentheater vergleichen — wenn man
einmal erwacht ist, kann man nicht mehr aufhoren zu reflektieren; hat man die Schwelle in einen Zustand des Bewusstseins ein-

mal iiberschritten, kann es passieren, dass man da nicht mehr so leicht herauskommt. Dazu kommt, dass Kritik im theoretischen

Seite 5von 8



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/if-it-was-my-museum-ein-gespraech/, 30. Januar 2026

Diskurs bis vor Kurzem immer ein starkes beurteilendes Moment enthielt.

Kritik

KS: Das erscheint mir zentral fiir mein Unbehagen mit vielen aktuellen kuratorischen Konzepten. Michel Foucaults Uberlegun-
gen zur Kritik ernst nehmend, kénnen wir nicht vorher wissen, was das ,,Widerstandige“ sein kann und wogegen sich der Widers-
tand richten miisste. Dafiir braucht es zuallererst eine wertungsfreie Anniherung und Demut vor dem Material, keine routinierten
Abstandsgesten (vgl. Foucault 1992). Nora Sternfeld sieht ein ,Intim werden‘ mit dem Problem (vgl. Sternfeld 2017). Dafiir gilt
es, eine Fragestellung aus der Intimitéit mit den Verhiltnissen heraus zu entwickeln — aus dem Wissen schopfend zu reflektieren
und dabei eine temporire und modellhafte Teiliibersicht zu erringen, behaupte ich fiir unseren Zusammenhang. Das kuratorische
wie kunstpiadagogische Anliegen wiirde so, mitten in den Verhiltnissen (politisch, sozial, technologisch, medial, 6konomisch wie
asthetisch) situiert, tiber ein Befragen der Gegenstinde und Konstellationen vor dem Hintergrund der Gegenwartsbedingungen
und ihrer dsthetischen Artikulationen einen Zugang zum Erkennen des Zustands der Welt (vgl. Sternfeld 2017) eréffnen. Um eine
echte kritische Haltung einzunehmen, wire der kritisch wertende Modus des Zweifelns aber zuerst abzulegen und ein ,,in-be-

tween-space” (Sternfeld 2017: 165) einzunehmen.

EH: Ganz genau. Gegenwirtige Diskurse und kritische Praxen wiirden vielleicht sagen, dass sie gerade das Beurteilende ver-
suchen zu {iberwinden bzw. neu zu setzen, indem sie etwa Sprecher*innenpositionen mitreflektieren, was richtig und notwendig
ist. Aber irgendwie glaube ich nicht, dass das strukturell oder epistemologisch funktioniert, dass damit das Be- und Verurteilende
ganz rausgezogen werden kann; es wird fiir mein Gefiihl nur anders gelagert. Es werden zwar jetzt notwendige Riicksichten
genommen und es entsteht ein respektvolles Sprechen zum Beispiel, aber auf einer abstrakteren, epistemologischen Ebene muss
das Kiritische als Modus doch immer unterscheiden, hinterfragen, differenzieren, strukturieren, das eine dem anderen vorziehen.
Und das heif3t auch: etwas explizit machen, artikulieren. Fiir theoretische, politische und andere Kontexte ist das auch adédquat.
Aber in einer Ausstellung beengt das allzu Wortliche und sprachlich Artikulierte, Beurteilende; ich wiirde sagen: Es unterfordert
mich. Auch ich suche, wie in deinem Beispiel der bb9, nach einem semantischen Uberschuss, nach einem nicht aussprechbaren,
nicht ganz durchdenkbaren metaphysischen Rest. Konnte ein moglicher Ausweg eine radikale Verlagerung auf die ésthetische

Ebene sein?

KS: So habe ich es bisher nicht gedacht, finde es allerdings eine ausgezeichnete Frage. Fiir mich geht es darum, iiber das Kura-
torische etwas iiber die Verhiltnisse der Gegenwart in Erfahrung zu bringen (vgl. Sternfeld 2017). Das bedeutet dann, sich den
Uberforderungen auch ein wenig auszusetzen. Wie und welche Frageformen dabei gewsihlt werden, ist Teil der kritischen Konstel-
lation (vgl. Foucault 1992). Kritische Haltung zu praktizieren, konnte in diesem Sinne also auch bedeuten, Widerstandspraxen zu
befragen, die nicht von Abstandsphantasien oder zusammenfassenden Beurteilungen angetrieben sind, aber iiber ihre Behauptun-
gen und Verweigerungen provozieren? Oder aber es ist ein Missverstindnis und der semantische Uberschuss miindet in einer Art
asthetischem Spiel fern von einer kritisch-distanzierenden Auseinandersetzung. Ein gutes Beispiel hierfiir ist eine friihe Installa-
tion des Kollektivs DIS mit dem Titel THE ISLAND (2014). Eine bildhauerische Behauptung zwischen Luxuskiiche und exzen-
trischer Spa-Landschaft exponiert die Oberflichen des globalisierten Kapitalismus und die damit verbundenen Handlungsweisen.
Die Installation spielt mit der omnipriasenten Hochglanz-Warenésthetik, ohne eine bildnerisch kritische Agenda preiszugeben. In
dem tdglich stattfindenden Talk inmitten dieser ,Insel“ geht es dann ans Eingemachte einer postkolonial geprigten und vielfach
komplexifizierten spétkapitalistischen Logik der Gegenwart, die keinen Zweifel an der Komplizenschaft zulésst, diese Verstrick-

ungen aber gleichzeitig nicht vorfiihrt.

EH: Ja, Thomas Edlinger zieht diese Arbeit — die iibrigens auch Annemarie Hahn in ihrem Beitrag erwihnt (vgl. Hahn in diesem
Band) — in seinen Uberlegungen zur ,,Postkritik heran, um eine Verschiebung an der Textur einer kritischen Haltung zu
markieren. Er sieht ,,die Erwartung an die kritische Kunst [...] gestort und damit auch ihre Berechenbarkeit“ als passé (Edlinger
2015: 289). Damit markiert er eine Gegenbewegung, die sich in einer ,Dezentriertheit des Subjekts im Netz* (Edlinger 2015:
290) auszeichnet oder daran anschliet. Das bricht mit der Differenz zur Wirklichkeit und landet in einer kontrdren Bewegung: in-
tegrieren statt segregieren. In Bezug auf die Arbeit Ocean von Keren Cytter zitiert Edlinger die Kiinstlerin: ,, Wenn du nicht un-

tergehen willst, dann werde zum Ozean.“ Und fiihrt selbst fort: ,Eintauchen statt heraushalten. Mittendrin statt nur dabei“ (ebd.).

KS: Ja, mittendrin. Um in diesem Zusammenhang noch einmal auf Trecartin zuriickzukommen: Er bezeichnet filmische Arbeiten

Seite 6 von 8



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/if-it-was-my-museum-ein-gespraech/, 30. Januar 2026

in einem Interview als safe spaces, als ein gewissermafien ungestortes Dickicht aus Fragen, Moglichkeiten, Gedanken — das poli-
tisch ist, ohne aktivistisch und mono-direktional zu sein. Das Angebote zur Re-Figuration macht, die ohne Stellungnahmen

auskommen und auf klare Antworten verzichten (vgl. Trecartin 2018).

EH: Das ungestorte Dickicht bringt mich auf den Begriff der Geborgenheit vom Anfang zuriick: Der Begriff passt auf den ersten
Blick vielleicht nicht zum Konzept der Emanzipation. Aber wenn ich mich erinnere an bestimmte Erfahrungen in bestimmten
Ausstellungen, bei denen ich mich als (emanzipiertes) Selbst in Kontakt mit der Welt empfunden habe, die Welt in einem freien
Spiel von Assoziationen aus mir heraus glaubte zu verstehen, konnte ich das auch ,geborgen’ nennen. Geborgen im eigenen Nebel

sozusagen. Die belgischen Kiinstler Jos de Gruyter und Harald Thys haben mal iiber ihre Arbeit geschrieben:

Die Mechanismen, die die Kiinstler bemiiht sind aufzudecken, riicken die Machtlosigkeit des Individuums, das sich auf einer einsa-
men Suche nach Geselligkeit, Freude und Schonheit weiterbewegt, jedoch immer mit leeren Héanden ausgeht und stammelnd und
betdiubt zuriickgelassen wird, ins Zentrum. Was daraus folgt, ist ein dunkler grauer Nebel, der sich allmdhlich kldrt. Sobald der

Einzelne wieder deutlich sieht, beginnt er mit neuem Mut. (de Gruyter/Thys 2017)

In einer guten Ausstellung klirt sich der Nebel langsam. Aber nie ganz. Der beste Zustand ist doch der zwischen Verstehen und

Nichtverstehen.

Literatur
Anelli, Renato (2007): Das transparente Museum und die Entheiligung der Kunst. In: Steiner, Barbara/Esche, Charles (Hrsg.):
Mogliche Museen. Jahresring 54. Koln: Walther Ko6nig, S. 65-76.

Arendt, Hannah (2012 [1961]): Zwischen Vergangenheit und Zukunft: Ubungen im politischen Denken 1. Hg. Von Ursula Ludz.
Miinchen: Piper.

5yr: http://bb9.berlinbiennale.de/participants/aeyr/ [11. Januar 2021]

Bourriaud, Nicolas (2002 [1998]): Relational Aesthetics. Dijon: les presses du réel [franz. Originalausgabe 1998].

Brecht, Bertolt (1993 [1948/49]): Kleines Organon fiir das Theater (1948/49). In: Hecht, Werner et al. (Hrsg.): Bertolt Brecht.
Werke. Grofie kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe. Berlin: Aufbau/Frankfurt a. M.: Suhrkamp, Band 23, S. 65-97.

Centre for Style http://bb9.berlinbiennale.de/participants/centre-for-style/ [11. Januar 2021] de Gruyter, Jos / ThyS, Harald (2017):

http://www.kunstverein-muenchen.de/de/programm/ausstellungen/rueckblick/2017/jos-de-gruyter-harald-thys-u-30-jahre-kunst-u [20. Dezember 2020]

Foucault, Michel (1992): Was ist Kritik. Berlin: Merve Verlag.

Hahn, Annemarie (2023): Netzwerk als Subjekt der Inklusion. In: Hahn, Annemarie/Hegge, Eva/Meyer, Torsten/Schroer, Nada
Rosa (Hrsg.): Curatorial Learning Spaces. Miinchen: kopaed, S. 75-91.

Kesting, Marianne (1959): Das epische Theater. Zur Struktur des modernen Dramas. Stuttgart: Kohlhammer.

Kernbauer, Eva (2020): Ortswechsel. Politische Kunst auf der Biihne der Ausstellung. In: Kunstforum International, Bd. 270, S.
138-145.

Kittstein, Ulrich (2012): Episches Theater. In: Marx, Peter W. (Hrsg.): Handbuch Drama. Theorie, Analyse, Geschichte. Stutt-
gart: Metzler.

Kurz, Julia (2023): Unwissende Kurator*innen: Uber das, was im Raum steht. Im vorliegenden Band: S. 55-63.

Morsch, Carmen (2015): Am Kreuzungspunkt von vier Diskursen. Die documenta 12 Vermittlung zwischen Affirmation, Repro-
duktion, Dekonstruktion und Transformation. In: Meyer, Torsten/Kolb, Gila (Hrsg.): What’s Next? Art Education — Ein Reader.

Seite 7 von 8


http://bb9.berlinbiennale.de/participants/aeyr/
http://bb9.berlinbiennale.de/participants/centre-for-style/
https://www.kunstverein-muenchen.de/de/programm

Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/if-it-was-my-museum-ein-gespraech/, 30. Januar 2026

Miinchen: kopaed, S. 231-232.

Pacher, Jeanette/Sporr, Bettina (2020): ,,ein kunstwerk auszustellen ist nicht dasselbe, wie eine ausstellung zu machen®. Eine
dezentrale Gespriachsrunde. In: Kunstforum International, Bd. 270, S. 164—183.

Pazzini, Karl-Josef (2008): Berge versetzen, damit es was zu erzéhlen gibt. In: Billmayer, Franz (Hrsg.): Angeboten. Was die Kun-

stpddagogik leisten kann. Miinchen: kopaed, S. 157-163.

https://www.laureprouvost.com/
Prouvost, Laure: "> P

Ranciere, Jacques (2009): Der unwissende Lehrmeister. Fiinf Lektionen iiber die intellektuelle Emanzipation. Wien: Passagen.

Schifer, Julia (2023): “I believe in irritation as a great tool to create stronger memories” (dominique gonzalez-foerster). Im vorlie-
genden Band: S. 35-54.

Sternfeld, Nora (2017): Para-Museum of 100 Days: documenta between Event and Institution. ONCURATING, Ausgabe 33. On-
line: www.on-curating.org/files/oc/dateiverwaltung/issue-33/pdf/Oncurating_Issue33.pdf [12.02.2021]
Trecartin, Ryan (2018): Ryan Trecartin Interview: The Safe Space of Movies, htps://www.youtube.com/watch?v=BdmlKy o 5 [25.

Januar 2021]

Seite 8 von 8


http://www.laureprouvost.com/
http://www.on-curating.org/files/oc/dateiverwaltung/issue-33/pdf/Oncurating_Issue33.pdf
http://www.youtube.com/watch?v=BdmItKVe2rU

