Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/anthropologie/, 30. Januar 2026

L’imaginaire / das Imaginare. Eine Spurensuche zur
Begriffsgeschichte

Von Gundel Mattenklott

Ein Beitrag zur Tagung: Perspektiven der Verkniipfung von Kunst, Medien und Bildung 2: Das kulturelle Imagindire | 25./

26.11.2011 | Wissenschaftliche Sozietdt Kunst, Medien, Bildung zu Gast an der Kunsthochschule Mainz | kunst-medien-bildung.defcat-

egory/tagungen/

Lyrischer Eingang

Der Literaturwissenschaftler Christian Chelebourg hat in seiner Geschichte des Begriffs L imaginaire den ersten substantivischen
Gebrauch des Wortes im Franzosischen auf 1820 datiert; Maine de Biran habe damit ,,le domaine de I'imagination” bezeichnet
(Chelebourg 2005:7). Im Grimmschen Worterbuch gibt es das entsprechende deutsche Wort in keiner grammatischen Version.
Im Etymologischen Worterbuch des Deutschen von 1989 ist es ein Adjektiv nach lat. imaginarius, zum Bild gehorig, nur in der
Vorstellung bestehend; es sei ,,von Descartes in die Sprache der Mathematik eingefiihrt und im 18. Jahrhundert in der Fiigung
imagindre Zahl [...] im Dt. geldufig. Der allgemeine Gebrauch im Sinne von ‘nur gedacht, vorgestellt, nicht wirklich® setzt, eben-
falls nach franzosischem Vorbild, erst im 19. Jahrhundert ein.“( Autorenkollektiv 1989: 729 li.) Auch der Brockhaus von 1989
kennt nur das Adjektiv in dieser Bedeutung. Das Imaginire als Substantiv findet sich allerdings als gewagtes, sehr ungewohnlich-
es Reimwort in Rilkes Band ,,Der Neuen Gedichte anderer Teil“, geschrieben 1907/1908: ,,Die Flamingos. Paris, Jardin des Plan-
tes“ (Rilke 1955: 629 f):

In Spiegelbildern wie von Fragonard / ist doch von ihrem Weif3 und ihrer Rote / nicht mehr gegeben, als dir einer bote, / wenn er

von seiner Freundin sagt: sie war

noch sanft von Schlaf. Denn steigen sie ins Griine /und stehn, auf rosa Stielen leicht gedreht, /beisammen, bliihend wie in einem

Beet, / verfiihren sie verfiihrender als Phryne

sich selber; bis sie ihres Auges Bleiche / hinhalsend bergen in der eignen Weiche, / in welcher Schwarz und Fruchtrot sich ver-

steckt.

Auf einmal kreischt ein Neid durch die Voliére; / sie aber haben sich erstaunt gestreckt / und schreiten einzeln ins Imagindire

Lyrik prigt keine wissenschaftlichen Begriffe, und dennoch ist dieses Schlusswort eines Sonetts dem Begriff erstaunlich nahe, der
sich — ungeachtet seines friiheren Auftauchens — erst ab dem zweiten Drittel des 20. Jahrhunderts in Frankreich als philosophisch-
er und wissenschaftlicher Terminus dauerhaft eingebiirgert hat. Ein Gedicht als Referenz — das entspricht der Herkunft des Be-
griffs aus dem Surrealismus mit seiner genuinen Nihe zu Kunst und Literatur; auch sind seine frithen Protagonisten (Sartre, Cail-

lois, Bachelard) neben und zum Teil in ihrem wissenschaftlichen Werk Autoren im literarischen Wortsinn.

In der folgenden (keineswegs umfassenden) Lektiire des Gedichts nihere ich mich dem dichten Text-Gewebe, das mit der Wen-
dung ,,ins Imagindre® zugleich abgeschlossen und auf eine unbekannte Dimension gedffnet wird. ,,In Spiegelbildern wie von Frago-
nard“ — das Gedicht verweist gleich anfangs im Vergleich der sich im Wasser eines Teichs spiegelnden Végel mit Fragonards
Bildern auf dessen erotische, voyeuristisch aufgeladene Bilderwelt. Hier ist das Hauptmotiv angeschlagen: der Spiegel — ein Bild
mit einem eigenen, so vielfaltigen wie komplexen Imaginaire. Imago, die lateinische Vokabel fiir Bild, ist von vornherein prisent:
im Evozieren real existierender Gemilde wie des (gemalten, d.h. seinerseits gespiegelten) Spiegelbilds, das, obgleich physikalisch
erkldrbar und messbar, doch dem Imagindren im Sinn von ,,nicht wirklich® angehort. Der voyeuristische Blick wird explizit im
Vergleich mit dem Liebhaber, der von seiner Freundin im Bett erzahlt. Voyeurismus und Spiegel, diese Phéinomene des Blicks,

ziehen sich durch das ganze Gedicht: Immer ist, selbst unsichtbar, der Betrachter der Flamingos im Jardin des Plantes prisent.

Seite 1 von 8


http://kunst-medien-bildung.de/category/tagungen/
http://kunst-medien-bildung.de/category/tagungen/

Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/anthropologie/, 30. Januar 2026

Die exotischen Vogel werden im Ubergang von der zweiten zur dritten Strophe als sich selbst verfiihrend bezeichnet; sie sind also
tierische Verwandte des Narziss, der sich in sein eigenes Spiegelbild verliebt und davon in den Tod gezogen wird. Sie werden
auch verglichen mit der unwiderstehlich schonen griechischen Hetire Phryne. Einer antiken Erziahlung folgend wurde sie der
Blasphemie beschuldigt: Sie habe behauptet, sie sei schoner als Aphrodite. Ihr Anwalt zog vor ihren athenischen Richtern den
Schleier fort, der sie umhiillte (in dem sie sich verbarg wie die Flamingos ihre Augen); damit fiihrte er nicht nur ihre nackte
Schonheit vor, sondern entlarvte die Richter allesamt als Voyeure, die — tiberwiltigt — nicht anders konnten als Phryne freis-
prechen. Beide sich iiberlagernde Motive, Voyeurismus und Narziss, gehoren dem Bild- und Metaphern-Komplex des Spiegels
an, der das fin de sieécle ebenso faszinierte wie die ersten dreiflig Jahre des 20. Jahrhunderts, in Kunst und Literatur wie im Film
und in der Psychoanalyse. Wenn die Flamingos im letzten Vers von Rilkes Sonett einzeln ins Imaginére schreiten, so ist diese
Lnicht reale” Welt eine zwischen Gemilde, Spiegelbild, Mythos, Metapher und dem Gedicht selbst oszillierende, den profanen

Blick lockende und ihm zugleich entzogene Dimension zwischen Sichtbarkeit und wesentlicher Abwesenheit.

Zuerst ist damit in der Sprache des Gedichts die Bandbreite des Phianomens umrissen, das sich spéter in Frankreich, angeregt
durch die Entdeckung der deutschen Romantik und den vielfach auf sie bezogenen Surrealismus, iiber verschiedene Etappen als
produktiver Begriff in Anthropologie und Ethnologie, Asthetik und Literaturwissenschaft durchgesetzt hat und heute in Deutsch-
land bis hinein in die Kunstdidaktik wirkt.

Sartres existentialistische Perspektive

Sartres bewusstseinstheoretische Untersuchung ,,Das Imaginire. Phanomenologische Psychologie der Einbildungskraft* von 1940

steht in der kurzen Geschichte des Imagindren an erster Stelle. Der umfangreiche Essay wird von spiteren Vertretern des Imagi-

naire als dessen Entwertung in der Tradition des Rationalismus und Positivismus kritisiert.'" Tatsichlich bewegt sich Sartre auf
anderen Denk-Wegen als seine Kritiker. Er entwertet jedoch das Imaginaire nicht, im Gegenteil: Das Imaginire erscheint vor

allem im letzten Kapitel als die wesentliche Freiheit des Menschen:

,Die Vorstellungskraft ist keine empirische und zusditzliche Fiihigkeit des BewufStseins, sie ist das ganze BewufStsein, insoweit es
seine Freiheit realisiert; jede konkrete und reale Situation des Bewuftseins in der Welt geht mit Imagindrem schwanger, insofern
sie sich immer als ein Uberschreiten des Realen darbietet. [...] weil er transzendental frei ist, stellt der Mensch vor.“ (Sartre
1971:289)

Das Uberschreiten, ein Begriff, den Sartre von Heidegger iibernimmt, bezeichnet er als ,,nichtende Funktion®, die ,,sich nur in

einem vorstellenden Akt manifestieren kann“:

,,Es kann dabei keine Intuition des Nichts geben, weil eben das Nichts nichts ist und weil jedes BewuBtsein — intuitiv oder nicht —
Bewuftsein von etwas ist. Das Nichts kann sich nur als eine Infrastruktur von etwas geben. [...] Das Hineingleiten der Welt in das
Innere des Nichts und das Auftauchen der menschlichen Realitit in diesem gleichen Nichts kann nur durch die Setzung von etwas
geschehen, das im Verhiltnis zur Welt Nichts ist, und im Verhéltnis zu dem die Welt Nichts ist. Damit definieren wir offen-
sichtlich die Konstitution des Imaginéren.“(Sartre 1971: 289 f)

Und weiter unten: ,,So hat sich die Imagination [...] als eine wesentliche und transzendentale Bedingung des Bewuftseins erwie-
sen. Es ist ebenso absurd, ein Bewuftsein zu denken, das nicht vorstellte, wie ein Bewuftsein, das nicht das cogito vollziehen kon-

nte.” (ebd. 292) Denken und Vorstellen konstituieren gleichermaflen das Bewusstsein.

Die extrem verdichtete und hier stark gekiirzt vorgestellte Passage sei durch einige Bemerkungen zur Kunst ergénzt, die Sartre im
zweiten Teil des Schlusskapitels fokussiert. Das Kunstwerk sei ,ein Irreales®. Sartre veranschaulicht diese These u.a. am Beispiel
einer Symphonie: Sie geht nicht auf in ihren materiellen Realisierungen, sie ist nicht die oder jene Auffiihrung, sie ist vielmehr
~ganz auBierhalb des Realen. Sie hat ihre eigene Zeit, die vom ersten Ton des Allegro bis zum letzten Finale ablduft, aber diese
Zeit ist nicht im Gefolge einer anderen Zeit, die durch sie fortgesetzt wiirde und die ,vor* dem Einsetzen des Allegro ldge; es folgt
ihr auch keine Zeit, die ,nach’ dem Finale kéime. Die 7. Symphonie ist iiberhaupt nicht in der Zeit. Sie entgeht also ganz dem

Realen. Sie gibt sich als solche, aber als abwesend, als aufler Reichweite. [...] Dennoch héngt sie in ihrem Erscheinen vom Realen

Seite 2 von 8


http://zkmb.de.w00c1c11.kasserver.com/?p=331#sdendnote1sym

Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/anthropologie/, 30. Januar 2026

ab [...] Sie gibt sich also als ein stdndiges Anderswo, eine stindige Abwesenheit. [...] Sie ist nicht einfach — wie zum Beispiel die
[sc. platonischen G.M.] Wesenheiten — aulerhalb von Zeit und Raum: sie ist auBerhalb des Realen, aulerhalb der Existenz. Ich

hore sie nicht real, ich hore sie im Imaginiren.“ (ebd. 297 f)

Vielleicht liegt Gilbert Durands Missverstindnis, dem zufolge Sartre das Imaginaire vollkommen entwerte,(z) darin, dass er nicht
erkennt, welch hohen Wert Sartre dem ,Irrealen” zuschreibt und wie er dagegen das Reale, das er Existenz nennt, verachtet. Im
Roman ,.La Nausée®, der zwei Jahre vor dem theoretischen Text erschienen ist, wird das iiberdeutlich. Die Existenz, das materiell
Seiende, erregt im Ich-Erzihler einen metaphysischen Ekel; er wiinscht, sie ,,von ihrem Fett zu entleeren, ,,sie auszuwringen,
auszutrocknen, mich zu reinigen, hart zu werden®. (Sartre 1982: 196) Ein alter Ragtime, ein Song, den er abends in einer Bar
hort, wird fiir den Protagonisten zum groen Gegenentwurf der Existenz, ,.ein anderes Gliick: auBerhalb von mir ist dieses stih-
lerne Band, die beschriankte Dauer der Musik, die unsere Zeit ganz und gar durchmif3t und sie verneint und sie mit ihren kleinen
sproden Spitzen zerreifit; es gibt eine andere Zeit.“ (ebd. 31 f) — , dieser kleine Schmerz aus Diamant®, heif3t es an anderer Stelle,
wexistiert nicht. [...] Durch Schichten um Schichten von Existenz offenbart er sich, schlank und fest, und wenn man ihn ergreifen
will, trifft man nur auf Existierendes, sinnlos Existierendes. Er ist hinter ihnen: ich hore ihn nicht einmal, ich hore Tone, Luftsch-
wingungen, die ihn enthiillen. Er existiert nicht, denn an ihm ist nichts zuviel: alles iibrige ist zuviel im Verhiltnis zu ihm. Er ist.”
(ebd. 196) Wenn Sartre eine ,,dévaluation” vorzuwerfen wire, so nicht die des Imaginiren, als das er u.a. die Kunst versteht, son-
dern die der kontingenten Existenz, die er im Roman mit den stdrksten Suggestionen des Ekels beschreibt. Es liegt nicht allzu
fern, aus diesem Roman eine Spielart gnostischer Weltverachtung herauszulesen, nur dass sie sich nicht vor der Folie einer abso-

luten gottlichen Reinheit entfaltet, sondern im Gegensatz zum Irrealis des Imaginéren per excellence: der Kunst.

Sartre zufolge schreiten Rilkes Flamingos durch ihre mehrfachen Spiegelungen in ein Nichts, das zugleich als das Imaginére das

einzig wirkliche Sein ist: ins Gedicht.

Vom Erkenntnishindernis zur Poetik der Elemente

Einen anderen Weg als Sartre schligt zur selben Zeit (Ende der dreiliger Jahre) Gaston Bachelard ein. Der Physiker, Physiklehr-
er und Philosoph, der sich mit der Entstehungsgeschichte und Epistemologie der modernen Naturwissenschaften auseinanderge-
setzt hatte, veroftfentlichte 1937 seine Untersuchung ,,.Die Bildung des wissenschaftlichen Geistes. Beitrag zu einer Psychoanalyse
der objektiven Erkenntnis“ (dt. 1987). Bachelards epistemologisches Interesse gilt einer Archédologie, einer, wie er sagt, Psychoa-
nalyse des vorwissenschaftlichen Geistes, der — alles andere als eine quasi organische Vorstufe — fiir das moderne wissen-
schaftliche Denken das grofite Hindernis darstelle. Ein Jahr spiter, 1938, erscheint seine ,,Psychoanalyse des Feuers” (dt.1959), in
der er diese Uberlegungen am Phiinomen Feuer exemplifiziert. Die sinnlich-emotionale, sexuell grundierte Faszination durch das
Feuer, die ,,allzu lebendigen, allzu bildhaften Experimente® und ,,die Bilder, die Analogien, die Metaphern“ (Bachelard 1987, 82,
80) erweisen sich als Denkhindernisse, die die wissenschaftliche Erkenntnis blockieren. Im Vorwort schreibt Bachelard: ,,Diese
ungeklirten Anschauungen sind Lichtspiegelungen, die die legitimen Klarheiten triiben, welche der Geist in einer Anstrengung
des Begriffs auffangen muB. Jeder einzelne muf in sich selbst diese ungeklirten Anschauungen zerstoren.|...] Jeder muf3 seine
Zuneigungen und sein Wohlgefallen an primidren Anschauungen noch sorgfiltiger abtoten als seine Abneigungen.* (Bachelard
1959: 15 f) Es fallen auch die Worter Irrtiimer, falsche Bezeichnung, gar Dummbheit. Das Schlusswort nimmt jedoch eine andere
Richtung: Von einer Arbeit iiber die Denkhindernisse und gegen die Dummheit der ,,ungekldrten Anschauungen® ist das Buch
quasi unter der Hand des Wissenschaftlers zu einer Untersuchung der psychologischen Grundlagen der poetischen Einbil-
dungskraft geworden. Der Schwerpunkt liegt jetzt nicht mehr auf den Naturwissenschaften, sondern auf der Erforschung der

Feuer-Traumereien (,réverie“) selbst und auf der Genese von Metaphern.

Die ,,Psychoanalyse des Feuers* markiert in Bachelards Werk und Biographie den Ubergang von der Physik und Epistemologie
zu einer von C.G. Jungs Tiefenpsychologie beeinflussten Literaturtheorie und Asthetik. In der Einleitung zu seinem niichsten,
1942 publizierten Buch ,L’Eau et les R&ves“ mit dem Untertitel ,,Essai sur 1'‘imagination de la matiere“ ist nicht mehr von den Ir-
rtiimern und Dummbheiten vorwissenschaftlichen Denkens die Rede, sondern von den ,.forces imaginantes®. (Bachelard 1942: 1)
Dem Riickblick wird damit die ,,Psychoanalyse des Feuers“ nicht nur als biographisches Scharnier zwischen Naturwissenschaft
und Literaturtheorie kenntlich, sondern auch als Er6ffnungsfigur einer Theorie der literarischen Produktivitit, die Bachelard am

Leitfaden der vier Elemente der antiken Naturphilosophie entwickelt. Es folgen auf ,L‘Eau et les Réves®: ,,L’air et les Songes: es-

Seite 3von 8


http://zkmb.de.w00c1c11.kasserver.com/?p=331#sdendnote2sym

Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/anthropologie/, 30. Januar 2026

sai sur I'imagination du mouvement“ (1943) ; ,La Terre et les Réveries de la Volonté: essai sur I'imagination des forces® und ,,La
Terre et les Réveries du Repos: essai sur les images de I'intimité“ (beide 1948). Bachelard untersucht nicht als Literaturhistoriker

das Fortleben des Elementengevierts in Kunst und Literatur der Neuzeit bis weit in die Moderne hinein; vielmehr erforscht er die

Elemente in ihrer Eigenart als ,,Hormone der Einbildungskraft“.(S) Als lebensnotwenige, alltdgliche und materielle Phinomene

und Substanzen tangieren sie unser Leben unmittelbar und grundieren unsere leibsinnlichen Erfahrungen. Diesen Leibbezug beto-
nen die Untertitel, die Bachelard den Binden iiber die Elemente Luft und Erde gegeben hat: Imagination der Bewegung, des Wil-
lens und der Kraft, der Ruhe und Intimitit. Bachelards Imagination ist nicht nur eine der Materialien und Substanzen, sondern zu-
gleich eine des Leibes. Materielle Imagination setzt er gleichberechtigt neben die Imagination der Formen. Beide Begriffe, die an

die aristotelische Opposition von Form und Stoff erinnern, erscheinen ihm unverzichtbar fiir eine Philosophie der poetischen

Schtipfung.(4) Sein Interesse gilt jedoch der Imagination oder, um den Begriff zu nennen, den er am hiufigsten verwendet, der
réverie der Materie. Anders als die der Formen ist sie nur selten untersucht worden: Bachelards Werk ist hierin originell, einzi-
gartig und wegweisend, z.B. fiir die Bedeutung des Materials in der Bildenden Kunst, das vor allem Monika Wagner in den letzten

Jahrzehnten zu einem wichtigen kunstwissenschaftlichen Gegenstand entwickelt hat (vgl. Wagner u.a. 2001, 2002).

Mit der hohen mythischen Aufladung der Elemente, die der Geschichte dieser Denkfigur aus der vorsokratischen griechischen
Philosophie inhirent ist, kommt eine kulturelle Bindung der materiellen Imagination ins Spiel, auf die Bachelard hinweist, wenn
er sie als ,,au-dessus de la greffe” (oberhalb der Pfropfstelle) bezeichnet, ,,quand une culture a mis sa marque sur une nature.*
(1942: 14): Es geht nicht um einen kruden Naturalismus. Die Mythen des Feuers, des Wassers, der Luft, der Erde sind Muster
oder Modelle unserer vitalen Beziehung zu den Elementen. Bachelard spricht u.a. vom Prometheus- und vom Empedokles-, vom
Ophelia- und vom Charon-Komplex. Immer schon sind unsere Vorstellungen gepriagt vom kulturellen Imagindiren. Im Spatwerk,

vor allem in ,,La poétique de la réverie” (1960) tritt die materielle Seite deutlicher als friiher zuriick gegeniiber der ,, Trdumerei

der Worte“.(s) Bachelard bezeichnet sich als einen ,,réveur de mots, un réveur de mots écrits“. (1960: 15) Die Wendung von der
Materialitit der Elemente zur réverie des Wortes ist jedoch nur eine scheinbare Verlagerung des Interesses, eine geringfiigige
Akzentverschiebung. Tatsédchlich bezieht sich auch die elementare Imagination der fritheren Biicher immer auf die Sprache. Die
réverie des Autors wie des Lesers entziindet sich am Wort und Vers, verlisst die Buchseite und kehrt nach ihrem traumerischen
Flug wieder zu ihr zuriick. Allerdings wiren die Worte kein unerschopflich vibrierender Resonanzkorper der Imagination, wenn
nicht ihr Klang und ihr Schriftbild Erinnerungen an konkrete leibliche Erfahrungen und Begegnungen mit den elementaren Mate-
rialien und Dingen in uns zum Schwingen bringen wiirden — so gibt es z.B. keine Triaumerei der Luft ohne die Leib-Erfahrung des
Sich-Aufrichtens.

Im Buch iiber die Imaginationen der Luft (L’Air et les songes, 1943) taucht meines Wissens in Bachelards Werk erstmals der Be-
griff des ,imaginaire“ auf, an prominenter Stelle, gleich auf der ersten Seite der Einfiihrung (1943: 7). Hier setzt sich Bachelard

mit den Untersuchungen zur Einbildungskraft (imagination) auseinander:

,On veut toujours que l'imagination soit la faculté de former des images. Or elle est plutot la faculté de déformer les images
fournies par la perception, elle est surtout la faculté de nous libérer des images premiéres, de changer les images. S'il n'’y a pas
changement d’images, union inattendue des images, il n'’y a pas d'imagination, il n’y a pas d’action imaginante. [ ... ]Le vocable
fondamental qui correspond a l'imagination, ce n'est pas image, c'est imaginaire. La valeur d'une image se mesure a l'étendue de
son auréole imaginaire. Grace a l'imaginaire, l'imagination est essentiellement ouverte, évasive. Elle est dans le psychisme hu-
main l'expérience méme de l'ouverture, l'expérience méme de la nouveauté. [...] Sans doute, en sa vie prodigieuse, l'imaginaire dé-
pose des images, mais il se présente toujours comme au-dela de ses images. Il est toujours un peu plus que ses images.“(1943: 7

/)

Halten wir fest, was Bachelards imaginaire charakterisiert: Es ist fundiert in der materiellen und leibsinnlichen Imagination; sie
oszilliert zwischen Materialitit und der Immaterialitit von Worten und Texten, denen die kulturellen Traditionen ,,aufgepfropft*
sind — Traditionen, die indes in jeder intensiven Imagination oder réverie erneuert werden. Diese Imagination bildet keine For-
men, sondern 16st fixierte Formen auf, ihr Produkt ist kein Bild, sondern ein stindiger Wandel von Bildern, die sich wie in einer
Aureole bewegen — im Imaginaire. Es ldsst sich in Metaphern der Wolke oder des Schwarms fassen — beides Prozesse (wie das

Feuer) eher als Substanzen: beweglich, keine Summe der Bilder, die es konstituieren, sondern ein stets sich verjiingendes,

Seite 4 von 8


http://zkmb.de.w00c1c11.kasserver.com/?p=331#sdendnote3sym
http://zkmb.de.w00c1c11.kasserver.com/?p=331#sdendnote4sym
http://zkmb.de.w00c1c11.kasserver.com/?p=331#sdendnote5sym

Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/anthropologie/, 30. Januar 2026

erneuerndes Fluides.

Rilkes Flamingos sind Bestandteil eines solchen Schwarms von Metaphern, die sich im Fortgang des Gedichts stindig verwan-

deln, eines Schwarms, der um Spiegel und Blick, um den Narziss-Komplex kreist.

Anthropologische und ethnologische Beitrage

Bachelard war von C.G. Jungs Theorie der Archetypen (1919) fasziniert und hat auch einzelne Begriffe von Jung iibernommen.
Es wire jedoch verfehlt, sein literaturtheoretisches Werk auf eine literarische Anwendung der Tiefenpsychologie zu reduzieren.
Seine Auffassung des Imaginiren kontrastiert zur Verfestigung der Archetypen in stabilen Bildern, wie sie die Erfolgsgeschichte
der Tiefenpsychologie belegt. Gleichwohl hat Bachelards Werk dazu beigetragen, die Tiefenpsychologie in der Geschichte des
Imaginaire zu verankern. Sein Schiiler Gilbert Durand hat ein umfangreiches Werk geschaffen, in dem Tiefenpsychologie,
weitere ethnologische und religionswissenschaftliche Mythentheorien, Strukturalismus und Bachelards Theorie des Imaginédren
eine neue Synthese eingehen, die er ,,archétypologie générale” nennt. Er beruft sich auf die religionswissenschaftliche und ethnol-
ogische Mythenforschung der ersten Hélfte des 20. Jahrhunderts, u.a. auf Rudolf Otto, Georges Dumézil und Mircea Eliade, eben-
so wie auf Ernst Cassirers ,,Philosophie der symbolischen Formen®, in der dem Mythos ein Band gewidmet ist. Auch bezieht sich
Durand mehrfach auf Piaget und tibernimmt zahlreiche seiner entwicklungspsychologischen Begriffe: Limaginaire ist fiir ihn
definiert durch den ,,trajet anthropologique®, in dem die Représentation des Objekts durch die Triebkrifte des Subjekts assimi-
liert und umgekehrt die subjektiven Reprisentationen durch vorangegangene Akkommodation an das objektive Milieu modelliert
werden.®
Leidenschaftlich wendet sich Gilbert Durand gegen die Marginalisierung der Imagination durch Rationalismus und Positivismus,
in der er ein Erbe ikonoklastischer christlicher Tradition ebenso sieht wie den perennierenden Ausdruck eines eurozentrischen
Weltbilds. Er kritisiert die Dominanz des Identititsdenkens und des fiers exclu (tertium non datur) zugunsten einer Philosophie der
Differenz. Die Einbildungskraft, die in Frankreich traditionell wenig Fiirsprecher hatte und seit Nicolas Malebranche
(1674/2006) als ,la folle du logis* bezeichnet wurde, die nur Unordnung im Geist der Menschen anrichte und ihn durch Aber-
glauben und Unsinn verstdre, bezeichnet Durand als das erste und grundlegende Vermogen des Menschen. Er plidiert im Namen
einer die Menschheitsgeschichte umspannenden mythischen und religiosen Tradition fiir eine Ergéinzung des homo sapiens durch
den homo symbolicus (Durand 1994: 32).

Das Recht des tiers exclu bringt Durand in seinem klassifizierenden System des Imaginaire zur Sprache, in dem er ein ,,régime di-
urne” und ein ,régime nocturne” setzt, aber den lauernden Dualismus solch eines bindren Systems durch eine Dreiteilung auf-
bricht: Die beiden régimes generieren drei Strukturen, eine heroische, Ort der Spaltung, der Antithese und des autistischen Riick-
zugs; eine synthetische oder dramatische, die fiir die coincidentia oppositorum und die dialektische Beziehung der Antagonisten
sorgt, und eine mystische, in der Wiederholung, Dauer und Adhésionskraft herrschen. Diesen Strukturen entsprechen bestimmte
logische Prinzipien, verbale Schemata, Archetypen und weitere Kategorien, die zu einem Teil bildlich-anschaulich formuliert
sind (Symbole, Archetypen, Bilder des Tarotspiels), zum anderen philosophischen und psychologischen Kategorien entnommen
sind. Die beiden régimes reprisentieren zwei Weisen der menschlichen Einstellung zu Zeit und Tod. Das régime des Tages ist
durch eine kidmpferische Haltung gekennzeichnet, das der Nacht durch lustvolle Intimitit des Eindringens und Versinkens in
Tiefe und Dunkelheit. ,L’'ITmaginaire®, so schreibt Durand im Vorwort zur dritten Auflage seines Buchs tiber die Strukturen der
Einbildungskraft: L Imaginaire — das heifit das Ensemble der Bilder und ihrer Verbindungen , das das denkerische Kapital des ho-
mo sapiens konstituiert — erscheint uns wie der grole fundamentale Nenner, in den sich alle Verfahren des menschlichen
Denkens einordnen.* ")
Durands Imaginaire diirfte Rilkes Flamingos in einer als archetypisch und universell modellierten, wenn auch in bestimmten
Zeitrhythmen sich wandelnden Bilderwelt empfangen, in der ihnen die unergriindlich spiegelnden Wasser des Narziss zugewiesen

wiirden, die dem régime der Nacht angehdren.

Seite 5von 8


http://zkmb.de.w00c1c11.kasserver.com/?p=331#sdendnote6sym
http://zkmb.de.w00c1c11.kasserver.com/?p=331#sdendnote7sym

Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/anthropologie/, 30. Januar 2026

Was ist das Imaginare?

Drei Blicke auf das Imaginire /Iimaginaire haben drei Konzeptionen und Schwerpunkte des Begrifts erkennen lassen: Das Imag-
indre als Nicht-Ort des Seins: der Kunst — Das Imaginire als Aureole, Wolke oder Schwarm von elementaren Traumereien iiber

Substanzen und Worte — Das Imaginire als komplexes System eines mythisch fundierten, aber im Mythos nicht verharrenden

Denkens der menschlichen Einheit in Vielfalt. ® Gemeinsam ist den hier skizzierten Theorien des Imaginéren, dass sie imago
nicht als Bild im Sinn eines Gemildes oder Fotos meinen, sondern als Mythos, Metapher, Wort und Text. Die Bilder des Imag-
indren sind nicht solche, an denen sich etwa im Kunstunterricht ,,Bildkompetenz“ einiiben lieBe. Wohl aber kann das Imagindre
anregend sein fiir einen Unterricht, der es als Schliissel zur kiinstlerischen Kreativitit ernstnimmt und der prozessorientierte Ver-
fahren und Aufgaben ebenso bevorzugt wie transdisziplindre Offenheit. Ein kurzer abschlieBender Blick auf Gegenstinde und

Themen, die unter dem Stichwort des kulturellen Imaginéren gefasst sind, soll die Vielfalt solcher Anregungen verdeutlichen.

Aufgrund der divergenten Theorien des Imaginéren ist der Begriff des Imaginéren heute so weit gespannt wie das ihm héufig zuge-

ordnete Adjektiv ,kulturell“. In der Tradition von Bachelards Werk entstanden vor allem in den spéter achtziger und den ne-

unziger Jahren zahlreiche Untersuchungen zu Substanzen und Phianomenen, z.B. zum Imaginaire des Nebels und der Wolken (9),
des ,,Bestiaire — animaux et mots* (dem Rilkes Flamingos zuzuordnen wiren), des Regenbogens, des Schlamms, der schwarzen
Sonne, des Gewitters, des Schwarzen und des Weiflen, des Spiegels und der Reflexe. All diese und viele weitere Natur-
phianomene, Materialien, Substanzen und Dinge eignen sich als Schwerpunkte und Themen fiir dsthetische Forschungsprojekte
bereits in der Grundschule und nicht weniger fiir éltere Schiilerinnen und Schiiler. Dabei kommen eigene Beobachtungen und Er-
fahrungen ebenso zu ihrem Recht wie Mythen, Kunstwerke und naturwissenschaftliches, historisches und psychologisches Wis-
sen. Die ethnographische und anthropologische, auch mythenanalytische Tradition verbindet die materielle Imagination mit dem
Imaginaire von Religionen, Kulturen, der Geschlechterbeziehungen, der Lebensalter, der Epochen. Raum und Zeit, Landschaften
und Stidte, sie alle sind neben ihren realen Koordinaten markiert durch Symbolcluster von Bildern, Geschichten, Phantasien und
Gefiihlen. Der Reiz des Begriffs liegt in seiner Offenheit, in seiner Produktivitit: L imaginaire bezeichnet den ,irrealen sym-
bolischen Kosmos des Menschen, die Aureole, mit der er, das symbolbildende Wesen, die Natur wie seine eigenen Schopfungen
erhellt.

Endnoten

l Vor allem von Gilbert Durand, moderater von Jean-Jacques Wunenberger (2003); vgl. Durand (1969): 16 ff, insbesondere 19.
Wunenberger: 16.

2 Durand verwendet den Begriff ,,une totale dévalution“ (Durand 1969: 19).

0 ,Nous n’avons donc pas tort, croyons-nous, de caractériser les quatre éléments comme les hormones de I'imagination.” (Bache-
lard 1943: 19).

4 windispensables a une étude philosophique complete de la création poétique. (Bachelard 1942: 2).

39 Zur Frage, welche Bedeutung Bachelard einerseits der Materie, andererseits der Sprache am Ursprung des poetischen Bildes
in der Seele des Autors einrdumt, vgl. Parvu 2001 sowie Ghita 2000, 132.

6 ,Finalement I'imaginaire n’est rien d’autre que ce trajet dans lequel la représentation de I'objet se laisse assimiler et modeler
par les impératifs pulsionels du sujet, et dans lequel réciproquement, comme I’a magistralement montré Piaget, les représentations

subjectives s’expliquent ‘par les accommodations antérieures du sujet’ au milieu objectif.“ (Durand 1969: 38).

i ,L’Imaginaire — c’est-a-dire I'ensemble des images et des relations d’images qui constitue le capital pensé de ’homo sapiens —

nous apparait comme le grand dénominateur fondamental ol viennent se ranger toutes les procédures de la pensée humaine.“ (Du-

Seite 6 von 8


http://zkmb.de.w00c1c11.kasserver.com/?p=331#sdendnote8sym
http://zkmb.de.w00c1c11.kasserver.com/?p=331#sdendnote9sym
http://zkmb.de.w00c1c11.kasserver.com/?p=331#sdendnote1anc
http://zkmb.de.w00c1c11.kasserver.com/?p=331#sdendnote2anc
http://zkmb.de.w00c1c11.kasserver.com/?p=331#sdendnote3anc
http://zkmb.de.w00c1c11.kasserver.com/?p=331#sdendnote4anc
http://zkmb.de.w00c1c11.kasserver.com/?p=331#sdendnote5anc
http://zkmb.de.w00c1c11.kasserver.com/?p=331#sdendnote6anc
http://zkmb.de.w00c1c11.kasserver.com/?p=331#sdendnote7anc

Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/anthropologie/, 30. Januar 2026

rand 1969: 12)

8 Nicht zu Wort gekommen sind in diesem Rahmen andere Konzeptionen des Begriffs, u.a. die von Roger Caillois, Henry

Corbin, Jacques Lacan, Wolfgang Iser.

%7 Diese und die folgenden Stichworte entsprechen Titel der Reihe Figures. Cahiers du Centre de Recherche sur L'Tmage, Le
Symbole, Le Mythe. Diese Titel werden hier nicht einzeln aufgefiihrt. Sie sind (noch) zu finden unter dem Link

http://centre-bachelard u-bourgogne.fr/ceollections.htm (Letzte Abfrage 6.4.2012) Diese Seite des Centre Gaston Bachelard de recherches
sur 'imaginaire et la rationalité ist allerdings seit 2007 nicht aktualisiert worden. Eine aktuelle Seite unter der Leitung von Wunen-

berger, der auch fiir das Centre Bachelard zeichnete, findet sich unter: http:/fwww.gastonbachelard.org/fr/accueil-htm

6.4.2012)

(Letzte Abfrage

Literatur

Autorenkollektiv (1989): Etymologisches Worterbuch des Deutschen. Band H-P. Berlin (DDR).

Bachelard, Gaston (1938/ dt.1987): Die Bildung des wissenschaftlichen Geistes. Beitrag zu einer Psychoanalyse der objektiven
Erkenntnis. (La Formation de I'esprit scientifique. Contribution a une psychanalyse de la connaissance objective.) Frankfurt a.M.

Bachelard, Gaston (1938/ 1959) : Psychoanalyse des Feuers. (La Psychanalyse du feu.) Stuttgart.
Bachelard, Gaston (1942) : L’Eau et les Réves. Essai sur I'imagination de la matiere. Paris.

Bachelard, Gaston (1943) : L’air et les Songes: essai sur 'imagination du mouvement. Paris.

Bachelard, Gaston (1948) : La Terre et les Réveries de la Volonté: essai sur 'imagination des forces. Paris.
Bachelard, Gaston (1948): La Terre et les Réveries du Repos: essai sur les images de I'intimité. Paris.
Bachelard, Gaston (1960) : La poétique de la réverie. Paris.

Centre de Recherche sur L'Tmage, Le Symbole, Le Mythe (1986 ff ed.): Cahiers Figures. Dijon.
http://centre-bachelard.u-bourgogne.fr/ccollections.htm (6.4.2012)

Chelebourg, Christian (2005): L’imaginaire littéraire. Des archetypes a la poétique du sujet. [2000] Paris.

Durand, Gilbert (1969): Les structures anthropologiques de I'imaginaire. Introduction a I'archétypologie générale. Paris, Brux-

elles, Montréal.
Durand, Gilbert (1994): L'Imaginaire. Essai sur les sciences et la philosophie de I'image. Paris.

Ghitd, Roxana Andreea (2000): L’'image poétique chez Bachelard (une perspective poietique). In: L’approche poietique/poétique,
1. Craiova: 130-137.

Malebranche, Nicolas (1674/ 2006): De I'imagination (De la recherche de la vérité, Livre 1) [1674] Vrin (= Bibliothéque des
Textes Philosophiques).

Pérvu, Maria Christina (2001): Gaston Bachelard et la réverie langagiére. In: L’approche poietique/poétique 2. Craiova.
Rilke, Rainer Maria (1955): Der Neuen Gedichte anderer Teil. Simtliche Werke. Rilke-Archiv (Hg.). Erster Band. Frankfurt.
Sartre, Jean-Paul (1938/ dt. 1982): Der Ekel. Reinbek.

Sartre, Jean-Paul (1940/dt. 1971): Das Imaginire. Phinomenologische Psychologie der Einbildungskraft. (L'Imaginaire. Psycholo-

Seite 7 von 8


http://zkmb.de.w00c1c11.kasserver.com/?p=331#sdendnote8anc
http://zkmb.de.w00c1c11.kasserver.com/?p=331#sdendnote9anc
http://centre-bachelard.u-bourgogne.fr/ccollections.htm
http://www.gastonbachelard.org/fr/accueil.htm
http://centre-bachelard.u-bourgogne.fr/ccollections.htm

Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/anthropologie/, 30. Januar 2026

gie phénomenologique de I'imagination.) Reinbek.
Wagner, Monika (2001): Das Material der Kunst. Eine andere Geschichte der Moderne. Miinchen.

Wagner, Monika (Hg. 2002): Lexikon des kiinstlerischen Materials. Werkstoffe der modernen Kunst von Abfall bis Zinn. Mit Di-

etmar Riibel und Sebastian Hackenschmidt. Miinchen.
Wunenberger, Jean-Jacques (2003): L'Imaginaire. Paris.

http://www.gastonbachelard.org/fr/accueil.htm (6.4.2012)

Seite 8 von 8


http://www.gastonbachelard.org/fr/accueil.htm

