Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/ikonographie/, 6. Februar 2026

Ein magisches Projekt. Zaubererplakate und das AEIT

Von Tobias Linden

[ Die Moderne ist eine Heterotopie, ein] Zeitalter der Gleichzeitigkeit, des Aneinanderreihens, des Nahen und Fernen, des Nebenei-
nander und des Zerstreuten“Michel Foucault (2005: 931).

Das werbehistorische Phinomen des Plakats, das sich ab den 1880er-Jahren von einem typographischen zu einem medialen
Tréager mit tiberwiegend bildhaften Anteilen durch die lithographisch-technischen Erfindungen z.B. von Jules Chéret (1836-1932)
verinderte (vgl. Buhrs 2011), steht in diesem durch das Forschungskolleg AEiT.lab geforderten Projekt im Zentrum der Uberle-
gungen. Die Ausprigungen des Werbeplakates, das sich ebenfalls mit dieser ikonischen Entwicklung auch immer weiter als Kiin-
stler*innenplakat etablierte, flankiert die in meinem Projekt angestrebte Betrachtung des bisher aus kunsthistorischer und medien-

wissenschaftlicher Perspektive nur marginal betrachteten Typus des Zaubererplakates.

Das Forschungskolleg AEiT.lab, als ein dezidiert interdisziplindr verstandener Werkstattraum fiir Studierende der Kunst- und Me-
dienforschung sowie der Kunstpddagogik, ermdoglichte mir, mein damals noch in den Anféngen begriffenes Projekt iiber die Zau-
bererplakate des 19. Jahrhunderts vor Kommiliton*innen und Dozierenden aus einem breiten Ficherspektrum zu prisentieren
und von dem gemeinsamen fachlichen Austausch zu profitieren. Der genuin interdisziplindre und auch padagogisch geprigte An-
satz des AEiT sowie die Vor- und Nachbereitung meines Vortrages sorgten fiir eine neue Ausrichtung des Projektes, das ich
heute nach abgeschlossenem Masterstudium der Medienkulturwissenschaft und der Kunstgeschichte als mein Dissertationspro-

jekt an der Universitit zu Koln fortfiihre.

Die Projektskizze

Die symptomatischen geistesgeschichtlichen Einfliisse des 19. Jahrhunderts aus dem kulturellen, technischen sowie ikono-
graphischen Repertoire der Grafik und der Malerei spiegelten sich in ihrer Motivik nicht nur in den Biithnenauftritten der Zauber-

er um 1900 wieder, sondern verstanden sich gleichsam als Ausdrucksmittel ihrer Werbung.

Bevor jedoch diese Plakate in thematisch gegliederten Kapiteln untersucht werden kénnen, soll den Uberlegungen und
Forschungsergebnissen eine im Fachdiskurs bisher nicht vorgenommene Typologisierung vorangestellt werden. Hierfiir soll die
zeitliche Einordnung des Beginns der modernen Biihnenmagie ab den 1860er-Jahren als Ausgangspunkt sowie das Abnehmen der
offentlichen Auftritte auf den groen Biihnen Europas und Amerikas in den 1930er-Jahren als Endpunkt der Materialeinordnung
gesetzt (vgl. Steinmeyer 2003). Durch die zu treffende Kategorisierung der Zaubererplakate, die sich der Fiille an ungesichtetem
Material, beispielsweise in der Library of Congress in Washington D.C. mit ca. 150 Exemplaren und auch der Sammlung des
American Museum of Magic mit ca. 100 Plakaten, annehmen wird, kann die chronologische, raumliche sowie auch thematische
Verortung der verschiedenen Sujets mittels der illustrativen Auspriagungen auf den Zaubererplakaten nach der folgenden Voran-

nahme bestimmt werden:

Tradierte Ikonographien der Kunstgeschichte (alchemistische, monstrose, sakrale Ikonographie etc.)
Die Darstellung des Fremden (Orientalismus, Exotismus)
Die Darstellung der ,Tricks’ und technischen Raffinessen auf der Biihne

Gender-Aspekte der Darstellung der Assistentin des Biithnenzauberers

Rl A

Dezidierte Beziige auf Kiinstler*innen-, Produkt- und Filmplakate

Nach dieser erfolgten Bestandsaufnahme des zu untersuchenden Materials werden einige paradigmatische Diskurse aus dieser
erarbeiteten Kategorisierung exemplarisch herausgegriffen und schlieBlich hinsichtlich ihrer Uberschneidungen unter dem Aspekt
des ,Fremden’ gegeniiber der eigenen Identitét im sozialgeschichtlichen Milieu um 1900 zusammengefiihrt. Die von Edward W.
Said begriindete Debatte des Orientalismus, die das Verlangen der Gesellschaft des 19. und frithen 20. Jahrhunderts nach ,Exo-
tischem’ und dem Bestaunen des ,Fremden’ beschreibt (vgl. Bernd 2013; Lemaire 2010), das durch die kolonialistischen Bestre-

bungen der europiischen GroBméchte zum einen vermeintlich in greifbare Nihe geriickt wurde, zum anderen aber auch iiber

Seite 1 von 12



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/ikonographie/, 6. Februar 2026

Bilder, Berichte und Handelsobjekte in den europdischen und amerikanischen Gesellschaftsschichten Verbreitung fand, bildet
den Ausgangspunkt der folgenden narratologischen und ikonografischen Analysen. Die bei Said herausgearbeitete Faszination des
,Anderen’ wird weitergehend durch den Aspekt der Zunahme des Interesses an technischer Raffinesse und an maschinellen
Neuerungen ergénzt. Die sensationshafte Priasentation technischer Gerite und Maschinen in den internationalen Zaubershows
wurde jedoch nicht nur zur immer fortschreitenden Entwicklung der ,Zaubertricks’ auf der Biihne verwendet, sondern fand eben-
falls in der Plakatwerbung der Zauberer ihre facettenreiche Verbildlichung (Abb. 1). Hieran anschliefend ist ebenfalls die medi-
enhistorische Verflechtung der Inszenierung der Zauberei mit dem neuen Medium des Films anzusprechen, die sich insbesondere
in den Arbeiten des frithen Filmemachers Georges Mélies (1861-1938) als Verbindung zwischen Kinematographie und Biihnen-
magie auf intermedialer Ebene wiederfand und sich gleichsam fiir die Visualitit der Plakate als ein Vorbild der Sujet-Prisenta-

tion identifizieren lasst.

Neben diesen beiden Aspekten, die ihren jeweiligen Anteil an der ambivalenten Verbindung von Ehrfurcht, Faszination sowie
Angst vor dem ,Anderen’ und dem Technischen stets mit einschlossen (vgl. Holmes 2009) wird der spezifische kulturelle Bezug
der Plakate zu ihrem sozial- und kunsthistorischen Milieu schlieBlich von der verwendeten tradierten Ikonographie unterstrichen.
Die in der typologischen Vorannahme bereits formulierte Kategorie des Aufgreifens kunsthistorisch iiberlieferter Sujets und
Kompositionen bildete neben Einzeldarstellungen, beispielsweise des ,Faustischen Pakts’ in der Studierstube, eine vielgestaltige
Vermischung weiterer, aus dem Okkultismus und dem um 1900 erstarkenden ,Neuen Spiritismus’ stammender visueller Elemente
ab. Die Folie fiir diese bewusste Inszenierung der Biihnenzauberei als eine dem Okkultismus und seinen diversen Segmenten nah-
estehende Kunst ebenfalls als ambivalent zu bezeichnen (vgl. Henderson 1995; Pytlik 2005). So wurden die Salonauftritte der An-
hénger des Okkulten und des Spiritismus, die vorgaben Geister zu beschworen und iibernatiirliche Ereignisse hervorzurufen, von
den Biihnenzauberern demonstrativ kritisch beurteilt und oftmals durch gleichartige Tricktechnik ¢ffentlich als Betriigereien ent-
larvt. Es sei an Sir Arthur Conan Doyles (1859-1930) und Harry Houdinis (1874-1926) Auseinandersetzung zum Wahrheitsgehalt
der Geisterfotografie und der Bannung von ,ektoplasmatischen Erscheinungen’ mittels einer Kamera erinnert (vgl. Stiegler 2014).
Diese Debatte steigerte sich schlieBlich in ihrer Heftigkeit bis zu der beriihmten ,Geisterfotografie’ Houdinis, auf der er durch fo-
totechnische Manipulation eine Fiille an ,Geistern’ um sein Portrit arrangierte und somit der Diskussion um die Geisterfotografie

einen entscheidenden argumentativen Beweis fiir die Filschung der Geisterabbilder lieferte.

Diese Manipulation als Strategie der Bithnenzauberei fand sich auch in den Gender-Aspekten der ikonographischen Tradition der
Zirkus- und Varieté-Werbung wieder. Die Assistentin, — ebenso wie das ,Exotische’ ein neuer technischer Apparat oder auch ,un-

heimliche’ Sujets —, trat gleichsam als werbendes Element auf den Plakaten in Erscheinung (vgl. Diamond 2003).

Seite 2 von 12



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/ikonographie/, 6. Februar 2026

TRIUMPHANT AMERICAN TOUR

THE SUPREME MASTER OF MAGIC

18
PEOPLE  Girioadof Scenic Effects

Seite 3von 12



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/ikonographie/, 6. Februar 2026

Abb. 1: Anonym: George. The Supreme Master of Magic. Triumphant American Tour.

'-'"-'1

Abb. 2: Anonym: Adelaide Herrmann and Company; Abb. 3: Anonym: Thurston The Great Magician. Arrow Shot Through a
Girls Body.

Hierbei wurde die Figur der Assistentin in diversen inferioren Positionen wihrend der Auffiihrungen inszeniert und manipuliert,
wobei sich die dominierende Rolle des Zauberers gegeniiber seiner Assistentin zu einer weiteren visuellen Attraktion heraus-
bildete: Die Assistentin wurde im performativen Akt der Tricks erstochen, erschossen, zerségt, levitiert, oder fungierte als blindes
Medium des Zauberers. Diese Einwirkungen und vielfiltigen Penetrationen des weiblichen Korpers, die simuliert im Trick zu se-
hen waren, sind gleichsam plakativ in Szene gesetzt und bedienten sich der Faszination der ,,Women as Image* (vgl. Solomon--
Godeau 1996). Es traten jedoch vereinzelt auch Frauen, meistens an der Seite ihres Mannes, als Magierinnen auf den Bithnen der
USA und in Europa auf. Neben diesen Biihnenmagierinnen, die ihre Eheménner wihrend der Shows durch selbst vorgefiihrte
Tricks unterstiitzen, gab es auch einige wenige Beispiele, die ihre eigenen unabhédngigen Trick-Prisentationen und individuel- len
Performances auf der Biihne — und natiirlich auch auf dem werbenden Plakat — inszenierten. Adelaide Herrmanns Solokarriere
(1853-1932) steht hierbei paradigmatisch fiir eine neue Verortung der Frau im komplexen ménnlichen Reprisentationssystem der
Biihnenmagie, indem sie auch typisch ,mannliche Tricks wie das Fangen einer Gewehrkugel oder das T6ten von Assistentinnen
im Trick vorfiihrte. Diese Muster der Bildnarration auf den Plakaten, die sich im Diskursfeld der Bithnenmagie um 1900 be-
wegten, sind hierbei nicht nur Indikatoren der Sozial- und Kulturgeschichte des 19. Jahrhunderts, sondern bieten dariiber hinaus
auch einen dezidierten Einblick in die Inszenierung der ,New Women’, wie sie Tina O’Toole fiir den diskursiven Nexus aus poli-

tischer Ambition, literarisch-kiinstlerischer Expression und Gender-Experiment beschreibt (vgl. O’Toole 2016).

Es zeigt sich demnach eine zu untersuchende Verschrinkung der innerhalb der Typologie zu treffenden Sujet-Kategorisierung hin-
sichtlich der Attraktion des Publikums iiber die Prisentation von ,Neuem’, ,Fremdem’, oder bedrohlich aggressiven Bildinhalten.
Die oben bereits angesprochene Ambivalenz, die sich beispielsweise bei Houdini zeigte, konterkariert jedoch diese Visualitit der
Zauberer auf ihren Plakaten. Mit dem Beginn des gewihlten Untersuchungszeittraums der Zaubererplakate ab den 1860er-Jahren
bestimmten Aspekte der sikularen Magie, des ,,Modern Enchantments“ (vgl. During 2002), die Bithnen-inszenierung der Zau-
berei. Es manifestierte sich ein Spagat zwischen einer mise-en-scéne des Glamourdsen, der Werbung sowie dem aufgeklérten

Duktus der sidkularen Magie, mit dem der moderne Biihnenzauberer vor seinem Publikum im Abendanzug in groen Theatern

Seite 4 von 12



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/ikonographie/, 6. Februar 2026

auf beiden Seiten des Atlantiks auftrat.

Respektive dieser mehrschichtigen Insbildsetzung der Inszenierung einer transitorischen und multinationalen ,Modern Magic’ im
Plakat, die sich tradiert, okkult und mystisch in der Werbung darstellte, sich jedoch in ihrem Anspruch sikular und rational vers-
tand, verkorperte diese moderne Magie eine bereits vielfach formulierte Beobachtung iiber die Moderne. Bis ins 21. Jahrhundert
bewegten sich Kunst, Literatur und Alltag in einem stindigen Netz der spirituellen, religiosen und auch esoterischen Interessen
und alternativen Erklarungen (vgl. von Stuckrad 2004; Schmid Noerr 2015). In diesem Geflecht aus Faszination, Flucht vor der ei-
genen Lebenswirklichkeit oder auch in der Ambivalenz zwischen dem Sehnen nach und der Skepsis vor dem ,Anderen’ bewegten
sich auch die Bithnenzauberer um 1900. Sie umgaben sich gleichzeitig illustrativ mit dem mystischen und okkulten Zauber der
Vergangenheit und den Neuheiten der zeitgendssischen Gegenwart. Deren Potential wurde in ihrem eigenen rationalen Gebrauch
von Tricks auf der Biihne und in aufsehenerregenden offentlichen Diskussionen sowie plakativen Werbekampagnen in kontrovers-
er Antithetik zu nutzen gewusst und ihre eigene kiinstlerische Identitit gerade durch diese hervorscheinende Ambiguitit im Medi-

um des Plakats immer wieder neu verhandelt.

Gedanken Uber das Forschungskolleg AEiT.lab

Die oben skizzierten Inhalte konnten sich durch die Gespriche und Vortrage im Rahmen des Forschungskolleg AEiT.lab noch ein-
mal aus einem neuen Blickwinkel heraus entfalten. Die buchstébliche Migration des Topos des ,Anderen’ in mein Projekt, sowie
die dezidierte Ausrichtung der ikonographischen Betrachtungen auf die Rezeption des ,Fremden’ im 19. Jahrhundert (Krug
2001), scheinen nicht nur den politischen und, nach Foucault, heterotopischen Herausforderungen unserer zeitgendssischen
Diskurse entsprungen (Foucault 2005), sondern wurden gerade durch die Teilnahme am AEiT-Kolleg nachhaltig in meine Uberle-
gungen iiber die Zauberei und ihre Werbung einbezogen. Kiinste verstehen sich immer in einem gesellschaftlichen Diskursfeld,
das sich heute genauso wie im 19. Jahrhundert mit den Aspekten der Migration, Herrschaft und politischen Positionierung ge-
geniiber dem ,Fremden’ auseinandersetzen muss. Diese politischen Herausforderungen des 21. Jahrhunderts betreffen jedoch
ebenso das gemeinsame Lernen und den fachlichen Austausch in der padagogisch kreativen universitiren Lehre. Das
Forschungskolleg des AEiT stellte sich dieser Aufgabe und gestaltete einen interdiszipliniren Diskussionsraum fiir Kunst, As-

thetik und Politik und stand somit meinen Kommiliton*innen und mir bei unseren Projekten zukunftweisend zur Seite.

Literatur

Adam, Bernd (2013): Saids Orientalismus und die Historiographie der Moderne. Der ,,ewige Orient* als Konstrukt westlicher
Geschichtsschreibung. Hamburg: Diplomica Verlag.

Anonym (2014): Gesichter von Toten auf einer Photoplatte. Sir A. Conan Doyles erstaunlicher zweiter Vortrag. [1929]. In: Stie-
gler, Bernd (Hrsg.): Arthur Conan Doyle. Spurensicherung. Schriften zur Photographie. Paderborn: Wilhelm Fink, S. 223-226.

Buhrs, Michael (Hrsg.) (2011): Jules Chéret. Pionier der Plakatkunst. Pioneer of Poster Art. Ausst. Kat. Villa Stuck, Stuttgart:
Arnoldsche Art Publishers.

Diamond, Michael (2003): Victorian Sensation. Or the Spectacular, the Shocking and the Scandalous in Nineteenth-Century Bri-
tain. London: Anthem Press.

During, Simon (2002): Modern Enchantments. Harvard: Harvard University Press.

Foucault, Michel (2005): Von anderen Rdaumen. In: Ders. (Hrsg.): Dits et Ecrits. Schriften in vier Binden, hg. v. Defert, Daniel/E-
wald, Francois, Bd. IV. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 931-942.

Henderson, Linda D. (1995): Die moderne Kunst und das Unsichtbare: Die verborgenen Wellen und Dimensionen des Okkultis-
mus und der Wissenschaften. In: Loers, Veit (Hrsg.): Okkultismus und Avantgarde. Von Munch bis Mondrian 1900-1915. Frank-
furt a. M.: Edition Tertium.

Seite 5von 12



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/ikonographie/, 6. Februar 2026

Holmes, Richard (2009): The Age of Wonder. How the Romantic Generation Discovered the Beauty and Terror of Science. Lon-
don: Harper Press.

Krug, Christian (2001): Das Eigene im Fremden. Orientalismen im englischen Melodrama, 1790-1840. Trier: Wissenschaftlicher
Verlag Trier.

Lemaire, Gérard-Georges (2010): Orientalismus. Das Bild des Morgenlandes in der Malerei. Potsdam: h.f. ullmann Publishing.
Pytlik, Priska (2005): Okkultismus und Moderne. Paderborn: Ferdinand Schoningh.

Schmid Noerr, Gunzelin (2015): Aberglaube in der entzauberten Welt. In: Wolf, Merlin (Hrsg.): Zur Kritik der irrationalen Wel-

tanschauung. Religion, Esoterik, Verschworungstheorie, Antisemitismus. Aschaffenburg: Alibri, S. 49-70.

Solomon-Godeau, Abigail (1996): The Other Side of Venus. The Visual Economy of Feminine Display. In: de Grazia, Victoria/-
Furlough, Ellen (Hrsg.): The Sex of Things. Gender and Consumption in Historical Perspective. Berkely/Los Angeles/London:
University of California Press, S. 113-150.

Steinmeyer, Jim (2003): Hiding the Elephant. How Magicians invented the Impossible. London: Da Capo Press.
Stuckrad, Kocku von (2014): Was ist Esoterik? Kleine Geschichte des geheimen Wissens. Miinchen: C. H. Beck.

O’Toole, Tina (2016): The (Irish) New Woman. Political, literary, and sexual experiments. In: Laird, Holly A. (Hrsg.): The Histo-
ry of British Women’s Writing 1880-1920. London/ Heidelberg/New York: palgrave macmillan, S. 25-34.

Abbildungen

Abb. 1: Anonym: George. The Supreme Master of Magic. Triumphant American Tour. Lithographie, 205,7 x 256,5 cm, Otis Litho-
graph Co., Cleveland, 1910.

Abb. 2: Anonym: Adelaide Herrmann and Company. Lithographie, 97,3 x 65,9 cm, The Metropolitan Printing Co., New York,
1900.

Abb. 3: Anonym: Thurston The Great Magician. Arrow Shot Through a Girls Body. Lithographie, 38 x 80 cm, The Strobridge
Litho. Co., Cincinnati, 1910.

Ein magisches Projekt. Zaubererplakate und das AEIT

Von Tobias Linden

Kunst kann einen paradoxalen Aufenthaltsraum bieten, der nicht messerscharf entscheidet zwischen dem Vorstellbaren, dem Beriihr-

baren, den Inhalten und Formen, dem Richtigen und dem Falschen, dem Moralischen und dem Unmoralischen. (Pazzini 2015: 299)

Aktuell kollidiert weltweit ein wahnsinniger und gewalttitiger Ikonoklasmus mit ebenso wahnhafter und totaler Idolatrie.
Wiihrend die zeitgenossischen Ikonoklasten gewaltsam alle Bilder der anderen zu vernichten suchen, um die Welt buchstiblich
eindeutig zu machen, kleiden sich die Bildgldubigen in konfektionierte und sinnentleerte Bilder. Gemeinsam aber glauben alle
bzw. nutzen sie gezielt den Glauben an die ,,dokumentarische®, die beweisende, ,,wahre* Dimension der Momentbilder.

(1]

Kunstwerke dagegen — wenn sie gelingen, wenn sie angehen "~ — verneinen bzw. 6ffnen einerseits das Entweder-Oder von Bild-

verneinung, Zerstorung und Abstraktion im Namen eines Allgemeinen und einen egozentrischen, belanglosen Bildglauben, ander-

Seite 6 von 12



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/ikonographie/, 6. Februar 2026

erseits befragen sie immer auch den Beweischarakter oder Wahrheitsanspruch der Bilder selbst. Sie konnen, dort, wo sie auf
Wahrnehmende treffen, einen Zwischenraum eroffnen, in dem die Unméglichkeit des einen wahren Bildes deutlich wird und zu-

gleich die Unumgiinglichkeit und Notwendigkeit der Bilder fiir das personliche wie das gemeinschaftliche Leben erfahrbar ist.

Bei unseren gemeinsamen Uberlegungen zu diesem Konflikt ist uns deutlich geworden, dass die meisten Bilder und Bildwerke
von Belang, dass die angehenden, treffenden, die Gegenwart zerreilenden Bilder etwas Gewaltiges und zugleich Gewaltsames in
sich tragen, die das ,,Eigene®, die Voreinstellungen und Gewissheiten storen. Sie wurden geschaffen, um der Begegnung mit dem
Unbegreiflichen, dem, was ,,vom prinzipiell fremden Anderen kommt“, (Pazzini 2015: 292) Raum zu geben. Die in ihnen und
iiber sie statthaben konnende ,,gesellige Inszenierung einer Beziehung hin zum Transzendenten“ beschreibt Karl-Josef Pazzini als
urspriinglichen Grundimpuls des Religiosen, um das Unvorstellbare und Undenkbare mit anderen zu teilen und auszuhalten. Hier
eroffnet sich vielleicht der Raum, den Pazzini als ,,paradoxen Aufenthaltsraum® (ebd.: 299) charakterisiert hat. Es ist genau diese
Setzung einer Beziehung zum Unvorstellbaren, welche die Bildskeptiker und Ikonoklasten provoziert, ge- gen Bilder und Bildw-

erke, gegen ihre fiir sie unkalkulierbare, spektakuldre und unertrigliche Macht anzugehen.

Es stellt sich jedoch die Frage, ob man paradoxale Aufenthaltsraume tiberhaupt gezielt erzeugen kann. Wann ereignen sie sich in
der Begegnung mit Kunstwerken und/oder in pidagogischen Prozessen? Wir haben zur Annédherung an eine Antwort einen hetero-
genen Bilder-Parcours angelegt. Der Parcours beginnt mit Caravaggios Komposition des unmdglichen Gottesbeweises, einem
Bild, das uns mitten hinein in die Paradoxie stellt. Danach beschiftigen wir uns mit den von Talibankriegern vernichteten Gottes-
bildern von Bamyian, des Weiteren mit Robert Morris’ ,,Untitled. Box for Standing“ im Madrider Museum Reina Sofia sowie mit
Birgit Heins Versuch, in ,, Abstrakter Film*“ die Gewalt ,,an sich“ zu zeigen. Abschlieend widmen wir uns einem Video und
einem mehrjihrigen Projekt von Francis Alys, damit einem Kiinstler, der immer wieder aufs Neue versucht, Rdume fiir Ereig-

nisse zu offnen, auch auf die Gefahr hin, dass wenig oder fast nichts passiert.

Die gewihlten Beispiele konfrontieren auf unterschiedliche Weise mit der Unmoglichkeit der einen Wahrheit und bezeugen aus
verschiedenen Perspektiven, dass Wahrheit, wie Pazzini schreibt, ,,vor allem auch mit der Verarbeitung von Enttiuschung und
Trennung zu tun* hat. Er fiigt an: ,Wahrheit nenne ich die Berithrung mit dem Uneindeutigen, dem Paradox, dem Aushalten der
Spannung sowie mit der Aporie. Sie unterscheidet sich von der Richtigkeit, von der Reduzierung auf Regelhaftigkeit; diese

wiirde Komplexitit und Singularitit ausblenden.” (Ebd.: 291)

Der unglaubige Thomas

Der ungldubige Thomas im Bild von Caravaggio (1602-03) muss sich versichern. Ihm reicht der Blick auf das Wundmal, auf das
Bild der Wunde nicht aus. Er muss zuerst den Finger in die Wunde legen, um zu glauben. Mit diesem Bild erméglicht uns Carav-
aggio, einem zwar konzentrierten, zugleich aber blinden Ertasten der Wahrheit zu folgen. Geleitet in der vom Maler suggestiv an-
gelegten Spiralbewegung wandert unser Blick iiber die Arme, den Kopf Jesu, die Kopfe der hinzudringenden Zuschauer und den
Kopf des Zweiflers, dann iiber den von Christus gefiihrten Arm bis zur unsichtbaren Spitze des Zeigefingers. Der Finger dreht
sich in die Wunde, die der Schwertstich hinterlassen hat, wodurch der Tod Christi am Kreuz sichtbar bewiesen wurde. Mit dem
zeigenden Ertasten wird im Bild der Gegenbeweis erbracht. Das Gemilde — anders als eine apparative Momentaufnahme — wurde
vom Kiinstler dicht und komplex komponiert, um die Opposition von Liige/Schleier/Fetisch auf der einen Seite und Wahrheit/-
Wort auf der anderen Seite zuzuspitzen. Das Bild fiihrt einen unméglichen Beweis. Die Szene zeigt sich als Zeugnis einer
Wahrheitserfahrung, die dem Bild nicht nur misstraut, sondern es zugunsten einer anderen, einer vermeintlich wahreren, weil
greifbaren Realitit verwirft, die aber ihrerseits nur im blickenden Betrachten des Bildes eindringlich erfahren werden kann. Wir
fithlen den Finger in der Wunde, wir durchdringen mit ihm die Bildoberfliche und ertasten eine an sich unmdgliche Dimension:
Das Wundmal, in das Thomas, ins dunkle Nichts blickend mit dem Finger eindringt, ist zugleich der Riss im Bild(schirm), durch
den ,,die Wahrheit“ paradoxal Eintritt hat: Die Wahrheit der Auferstehung Christi von den Toten.

Christus ertragt diesen so erfolgten zweiten Stich mit hingebungsvollem Blick auf die eigene Hand, welche die Hand des
Zweiflers in die Wunde fiihrt. Ganz anders dagegen schauen die Zeugen der Szene: Sie blicken — wie wir — gebannt und fokussiert

auf den Finger in der Wunde, damit auf den vor ihren Augen gezeigten Beweis und Gegenbeweis. Caravaggio erdffnet mit dem

Seite 7 von 12



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/ikonographie/, 6. Februar 2026

Bild einen Raum der ,,Gesellung®, wie ihn Pazzini mit Bezug auf Freud nennt, in dem wir uns als Betrachter neben die Jiinger
stellen. ,,Geselligkeit hat eben eine Voraussetzung darin, dass die Gesellen einen gemeinsamen Lebensraum, einen grof3en Saal
teilen — gerade dann, wenn es keine Losung gibt.“ (Pazzini 2015: 300) Wir schauen also mit den Jiingern staunend auf die minu-
tios dargestellte, unmogliche Beweisfiihrung. Zweifel und Beweis werden so ineinander verschlungen, dass uns als Betrachter*in-

nen am Ende nur der Glaube bleibt.

Buddha-Statuen von Bamyian

Bildhauen heifit ins Material eindringen: Aus einem Stein oder aus Holz wird ein Bild herausgehauen. Oder andersherum ausge-
driickt: Das spitere Bildwerk ist virtuell vor seiner Herausbildung im Stein bereits enthalten. Es wird vom Kiinstler im Material
entdeckt und durch Entfernung des iiberschiissigen Materials offenbar. Solange man den bildhauerischen Prozess als gottlich in-

spirierten Akt begriff, lie sich so eine Beziehung zwischen Offenbarung und gottlicher Wahrheit stiften.

Auch die 53 und 35 Meter hohen Buddha-Statuen von Bamyian sind direkt aus dem Berg herausgearbeitete, gewaltig grole
Gottesbeweise oder Gottesmahnungen. Sie wurden im sechsten Jahrhundert von buddhistischen Monchen angefertigt, die zudem
Kleidung und Gesichter in mehreren Lehmputzschichten modellierten und im Anschluss die Statuen wie die Nischen, in denen
sie standen, bemalten. Die Statuen haben allerdings ihre religiose Bedeutung und Bindekraft verloren, als sich nach dem Jahr
1000 n. Chr. der bildfeindliche Islam in dieser Region durchsetzte.

Bilddokumente zeigen den antiken Kultort Bamyian vor und nach der Sprengung durch radikalislamische Taliban im Mirz 2001.
Dass die Statuen erst zu diesem Zeitpunkt mit einer Fatwa belegt und dann im Namen der Ehre des Islam vollends gesprengt wur-
den, wihrend in den Jahrhunderten zuvor nur Teile (Gesichter, Bemalung, Hénde, Geschlechtsteile) zerstort worden waren, ist
natiirlich nicht allein naive Reaktion auf ihre ,falsche” religiose Macht. Die Zerstorung ist vielmehr provozierende Antwort auf

die iiber die Jahrhunderte gewachsene weltweite Anerkennung der Statuen als Kulturdenkmale.

Was ist genau mit der Sprengung der Statuen vernichtet worden? Da unzihlige Fotografien ihre vormalige Existenz belegen, ver-
bleibt auch ihre Geschichte in der Welt, ebenso wie die Geschichte ihrer Zerstorung durch Bilder belegt ist. Vor Ort verblieben
sind zudem die Hohlen, die entleerten Umrdume der gewaltigen Steinskulpturen, die als in den Berg geschlagene Leerstellen auf
die vormalige Anwesenheit von etwas und seine nun erfahrbare Abwesenheit verweisen. Sie sind demonstrativer Beleg fiir die

Definitionsmacht der Taliban, welche die Welt ausschlieflich im Namen des Islam auslegt.

Verschwunden aber ist der erfahrbare, der sichtbare und zugleich ertastbare Gottesbeweis ebenso wie ein ,,Raum der Gesellung*
im Angesicht eines Transzendentalen, den alle Religionsgemeinschaften noch heute teilen kénnten — so verschieden sie auch sind.
Die grofe Bestiirzung der internationalen ,,Kulturgemeinschaft” und die — bislang gescheiterten — Anstrengungen zur Rekonstruk-
tion sind in diesem doppelten Verlust zu suchen: Die in den westlichen Gesellschaften permanent erfahrene Unméglichkeit des
Gottesbeweises wird auf den Wunsch einer Rettung der authentischen Zeugnisse der Vergangenheit iibertragen, weshalb auch
eilig auf den Markt gebrachte chinesische Kopien der Statuen als Kitsch erlebt und verworfen wurden. Die Sprengung erzeugt
eine Leere und zugleich eine schmerzliche Verlusterfahrung, weil ein bedeutendes historisches Monument menschlicher

Wahrheitssuche vernichtet wurde, das die moderne Diesseitigkeit zu durchbrechen vermochte.

,Box for Standing*

Das Objekt ,,Untitled. Box for Standing” (1961) von Robert Morris 6ffnet die Bildfldche als leeren Umraum, als Nischenraum‘m

Bei Morris wird der leere Raum selbst zum Bildwerk. Von der Nutzung des Bildwerks als Umraum zeugt nur ein kleines sch-
warzweiles Foto, das den Kiinstler in der Box abgebildet zeigt. Man konnte sagen: In der Ausstellungsversion erscheint der Men-

sch vom ausgestellten Objekt ,,abstrahiert®, d. h. er ist davon abgezogen worden. Die Box — als auf das MaB des stehenden Kiin-

Seite 8 von 12



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/ikonographie/, 6. Februar 2026

stlers bezogener Raum — wird zum abstrakten Raum fiir einen Abwesenden, gleichsam zu einem offenen Sarg.

Die Box konnte damit als Fithlraum menschlicher Abwesenheit charakterisiert werden. Sie ist, wie Didi-Huberman fiir die ganze
Gruppe der anthropomorphen Minimalobjekte von Morris notiert ,,(...) ein visuelles Objekt, das den Verlust, die Zerstorung, das

Verschwinden der Dinge oder der Korper zeigt.“ (Didi-Huberman 1999: 17)

In seinem Buch ,,Was wir sehen blickt uns an“ geht es um die paradoxe Figur des Sehens als eines Verlierens. Gerade das mini-
male Bild(werk) lasst nach Didi-Huberman unser ,,Sehen in Unruhe“ geraten (ebd.: 79), es fordert ein Sehen heraus, das eben
kein Haben ist, kein tautologisches Wiedererkennen, sondern eines, das uns ,,dialektisch in Beziehung“ (ebd.) bringt zu dem, was
wir sehen. Er beginnt seine Uberlegungen mit der isthetischen Erfahrung eines Grabmals, das seinerseits auf jenes deutet, was
verloren ist, auf den Korper im Grab. Aber das, was uns im Kern beriihrt, so Didi-Huberman, ist, dass uns dieses Sehen ,,mit dem
unmoglich zu sehenden Bild dessen konfrontiert, worin ich in meinem eigenen zukiinftigen Schicksal eines ausgezehrten, reglosen,
bald in einem mehr oder weniger dhnlichen Volumen verschwindenden Korper gleich sein oder dhneln werde.“ (Ebd.: 21) Das,
was wir nie sehen werden, ist das Bild unseres eigenen, verstorbenen Korpers. Es ist die Angst davor, nicht zu wissen, was aus
unseren Korpern wird. Was sich hier auftut, ist, so Didi-Hubermann, die ,,Wunde der Angst angesichts des Grabes“ (ebd.: 23).
Als ,,phantasmatische Trostkonstruktion® (ebd.: 30) gegen diese Angst deutet er die vielen Bilder von Gribern und fehlenden Kor-
pern in der christlichen Tradition, fiir die das leere Grab des auferstandenen Christus Modell ist. Er nennt sie ,,Flucht-Bilder*,

Bilder der Flucht vor der Angst vor dem Tod und dem toten Korper, der in der Welt zuriickgelassen werden muss.

Bei Morris zeigt ein kleines schwarzweifles Foto neben der Box einen singuldren Moment. Man sieht den Kiinstler darauf mit hal-
bgeschlossenen, niedergeschlagenen Augen wie ein Standbild in seiner Box stehen. Seine Arme hidngen schlaff am Korper herab.
Er fiillt auf eine sehr stille, untitige, rein aufnehmende Weise den Raum, in den er sich selbst gestellt hat — und befindet sich
damit in ikonographischer Verwandtschaft nicht nur mit den Buddha-Statuen, sondern auch mit friihchristlichen Standbildern.
Morris steht modellhaft in der von ihm geschaffenen abstrakten Form: Als Figur und als Korper. Sein Ausdruck und seine Hal-
tung sind ausdruckslos, vielleicht demiitig, vielleicht resignativ, vielleicht dngstlich — angesichts des im Bild erbrachten Beweises:

Nichts Anderes, nichts Transzendentes, nur der Mensch befindet sich in und zwischen den Bildern.

Das, was uns an ,,Untitled. Box for Standing* angeht, ist die Berithrung durch die Konnexion von Abwesenheit und imaginérer An-
wesenheit, von Vergeblichkeit und Tod einerseits und Selbstbehauptung und Selbsterhalt andererseits. Dergestalt erdffnet das sch-

lichte Objekt einen Raum, in dem man in eine Auseinandersetzung mit dem Nicht-Wissen eintreten kann.

,Rohfilm“ und , Abstrakter Film*

Fiir ,,Rohfilm“ (1968) wurde Filmmaterial buchstiblich bildhauerisch bearbeitet.m Die Filmemacher Wilhelm und Birgit Hein
wollten die filmische Illusion als Illusion von Bewegung und Lebendigkeit verschwinden lassen und stattdessen eine neue optische
Erfahrung erméglichen. Der Film sollte vor allem zeigen, was Film ist: ein ,,Hautchen®, engl. film oder diinne Folie, Zelluloid,

Kunststoft, die pure, ,,rohe* Materialitit.

Dafiir montierten sie wahllos Filmmaterial und bearbeiteten es zum Teil brutal. Sie verklebten ,,Dreck, Haare, Asche, Tabak,
keine Stiickchen von Filmbildern, Randlocher, perforiertes Klebeband* (Hein 1971: 149), filmten das Ergebnis ab, behandelten
es dann abermals mit Hitze, filmten das Ergebnis wiederum ab, lieBen die neuen Filmstreifen mal langsamer mal schneller laufen,
filmten auch diesen Zustand ab und so weiter ... Die Tonspur gibt am Ende nur noch das Rattern des Abspielgerites und das Knis-
tern des Zelluloids wieder. (Vgl. ebd.)

~Rohfilm“ zeigt den Betrachter*innen, was sonst unsichtbar bleibt und was sie eigentlich auch nicht sehen wollen, und zwar das
Filmmaterial selbst sowie einzig die Spuren aufgenommener Bilder und Bewegungen, die aber keine Geschichten mehr erzihlen,
sondern nur noch als Erinnerungsfetzen ab und zu aufflackern. Diese Mischung und Rohheit des Films beriihrt uns und fiihrt den
Film als Film in seiner Anfillig- und Verginglichkeit vor. Es ist die unvermittelte Kollision von illusionistischen Bildresten und

sonst verdeckter Materialitit, die einen paradoxalen, einen fiir die Betrachter*innen in keine Richtung auflosbaren Seh- und Fiihl-

Seite 9 von 12



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/ikonographie/, 6. Februar 2026

raum zwischen Material und Bild schafft.

Knapp ein halbes Jahrhundert spiter — als das Zelluloid durch digitales Datenmaterial abgelost ist —, zeigte Birgit Hein 2013 im

Kasseler Fridericianum ihr neuestes ca. neun Minuten langes Filmprojekt mit dem Titel ,,Abstrakter Film*.[*! Auch hier geht es
um die zerstorerische und vernichtende Gewalt, die bereits in ,,Rohfilm* im Kaputten, Verschmutzten, im Flimmern und
Rauschen des Materials dsthetisch spiirbar wurde. Nun ist sie jedoch thematische Referenz, der sich Hein mit ,,abstraktem* Film-

material anzunédhern versucht.

Das Ausgangsmaterial ist sogenanntes Raw-Videomaterial, das oft unmittelbar von Amateuren auf Online-Plattformen wie You-
Tube, Flickr oder Facebook hochgeladen wurde, um es einer breiten Offentlichkeit zur Verfiigung zu stellen. Die Handyvideos,
die von der Kiinstlerin verarbeitet wurden, dokumentieren den Krieg und die Gewalt vor Ort in Syrien, und Libyen. Dieses Mate-
rial ist nicht geschont, nicht dsthetisiert, sondern durch den laienhaften Umgang mit der Kamera geprigt, der das Signum des Au-
thentischen, des unmittelbaren Dabei-gewesen-Seins triagt: ungeschickte Kamerafiihrung, verwackelte, verschwommene Bilder,

Rauschen und Storgeridusche auf der Tonspur, die belegen, dass hier nichts inszeniert wurde.

Aus der Fiille des im Internet gesammelten Materials wollte Birgit Hein die Gewalt, das Gewalttitige an sich herausdestillieren.
Sie wihlte dazu Videosequenzen von Menschen aus, die von dem Kriegsgeschehen selbst betroffen waren und dort unter
Beschuss gerieten. Aus den gesammelten Sequenzen isolierte sie allein die Schuss-Szenen, also die Momente, in denen der
Prozess des kontrollierten, bewussten Filmens aufer Kontrolle geriet (weil der Filmende mit der Kamera in der Hand losrennen
musste, um sich in Sicherheit zu bringen, oder weil er hinfiel und die Kamera nicht gestoppt wurde, sondern automatisch weiterlie-
f). ,In dem Moment*“, sagt Hein, ,,wo geschossen wird, fliegt das Bild auseinander* (Hein in Krautkrimer 2014). Das sind fiir sie

die Momente, von denen sie annimmt, dass sie das Sehen 6ffnen auf das Unfassbare der Gewalt.

Birgit Hein geht davon aus, dass das Einbrechen der Gewalt in den konkreten Situationen, die den mit der Kamera involvierten
Beobachter vor Ort zum betroffenen Subjekt der Situation machten, uns als Rezipient*innen ebenfalls unmittelbar in den Kontakt
mit dem Realen dieser Situation bringt. Sie behauptet mit ihrem Film, dass das blof} technisch erzeugte Material einen unmittel-
baren und zugleich abstrakt allgemeinen Zugang zum Moment der Gewalt schaffe. Durch die schnellen Schnittfolgen der Szenen,
in denen ,die Bilder auseinanderfliegen®, soll, wie sie betont, ein ,,Zustand von Gewalt” (Hein in Krautkramer 2014) erfahrbar
werden. Was wir dann aber tatsichlich sefien in diesem Film sind Bilder, die uns an Collagen erinnern und die impressionistische,
sehr malerische Anmutungen haben: Wir denken an Turner, Gerhard Richter, Verwischungen, Unschérfen. Die Bilder sind je-
doch derart abstrakt und allgemein, so entkontextualisiert, dass sie uns nicht mehr beriihren, sondern beliebig und auswechselbar
wirken. Allein die Tonspur irritiert die Schnittfolge, weil sie der Abstraktion entgegenarbeitet und diese in Teilen aufhebt. Im Un-
terschied aber zu den Bildern bleibt der aufgezeichnete Ton durchaus konkret. Er wirkt jedenfalls weit weniger abstrakt und ent-
menschlicht und konfrontiert die Rezipienten unausweichlich und immer wieder mit dem kriegerischen Kontext. Er ist zu-
dringlich, dringt ein und ist schwer aushaltbar, man kann sich ihm nicht entziehen, denn das Ohr lésst sich nicht verschlieen. Der
Ton ist synchron und genau an die einzelnen Bildsequenzen gebunden. Der synchrone Ton verweist somit auf die Realitit der Situ-

ation, die die Bilder dokumentieren und belegt ihre dokumentarische ,,Wahrheit“.

Es ist der Sound, der erschreckt und die abstrakten Bilder riickwirkend schrecklich werden lédsst. Er wirkt wie eine nachtriglich
angelegte Beglaubigung des abstrakten Materials, durch die das Anliegen des Films — die Darstellung von Gewalt an sich — ge-
wahrt wird. Denn wihrend die bildlichen Gewaltfragmente einen weiten Spielraum aufmachen, verengt der Sound den Film ganz
und gar auf die aneinandergeschnittene Abfolge zugespitzter Schreckensmomente. Immer und immer wieder fallen Schiisse. Wir
sind damit in einer aussichtslosen Situation gefangen. Vor den eigentlich leeren Bildern werden wir in einem Zustand der perma-

nenten Betroffenheit fixiert durch das, was der Sound in unserer Phantasie in Bewegung setzt.

Die Konfrontation von abstrakten Bildern und dokumentarischen Sound er6ffnet damit gerade keinen ,,paradoxalen Aufenthalts-
raum®, sondern fixiert uns in einer betroffenen fatalistischen Haltung gegeniiber dem gesammelten Material. Das ist bereits in Bir-
git Heins Konzeption begriindet. Sie hebt die singuldre Gewalterfahrung in einer allgemeinen Struktur auf und monumentalisiert
sie durch Objektivierung, Entzeichlichung und Entkontextualisierung. Damit nimmt die Filmemacherin den einzigartigen Film-
fundstiicken ihren dokumentarischen Charakter, d. h. ihren an sich selbst durchaus prekédren Anspruch darauf, eine vergangene Si-
tuation zu bezeugen. Die Reduktion der Auswahl auf die ,,rein objektiv* aufgezeichneten Momente zerstort die Referenz auf

Wahrheit E.: Denn die im Moment des Kontrollverlusts gesammelten Kamerabilder erscheinen gerade deshalb so allgemein und

Seite 10 von 12



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/ikonographie/, 6. Februar 2026

damit wahrheitslos, weil in ihnen kein Blickender mehr nach einer Wahrheit oder zumindest nach der Moglichkeit der Wahrheit

sucht.

,Looking up® oder vom Glauben, der Berge versetzt

Im Unterschied zu Heins Anliegen, die Beobachtungen anderer fiir wahr zu nehmen und zu einer monumentalen Wahrheit zu ver-
grofern, nimmt Francis Alys abwartend das Geschehen um sich herum wahr, die alltiglichen, banalen Situationen, die ihm iiber-
all auf der Welt begegnen. Dabei begrenzt er mit der Kamera die Sichtausschnitte, schafft gewissermafen Bildrahmen, innerhalb
derer sich etwas fiir ihn und fiir andere sichtbar ereignen kann. Dass immer etwas geschehen wird, ist fiir ihn unzweifelhaft, aber

was genau und wie es geschieht, mit welcher Intensitit etwas geschieht, zeigt sich erst im Ereignis.

Fiir das Video ,,Looking up* (2001)[5] hat er das schlichte Pflaster eines Platzes als Hintergrund gewihlt, das er von oben filmt.
Zu horen ist ein indefiniter Brei aus Stadtgerduschen Mexiko-Stadts: Straenverkehr, Musik, Stimmen, Pfiffe. Vereinzelt laufen
Menschen durchs Bild, bis nach knapp einer Minute ein groer Mann in die Mitte des Bildes tritt und nach oben schaut. Er be-
wegt sich kaum. Nach kurzer Zeit lockt sein Blick nach oben einen ersten Neugierigen an, der sich umdreht und ebenfalls nach
oben schaut, sich dann aber schnell wieder abwendet. Weitere Passanten treten hinzu, schauen nach oben, sehen nichts, gehen
weiter. Doch jeder, der neben den Mann tritt und nach oben schaut, lockt weitere Zuschauer an, so dass sich nach kurzer Zeit
eine ganze Gruppe von Menschen ansammelt, die gemeinsam verwundert nach oben schauen. Der Mann verldsst die Szene und

die Zuschaueransammlung 16st sich wieder auf.

Ein einziger blickender Mensch irritiert das passive Sehen der Passanten und lenkt ihre Aufmerksamkeit nach oben ins Leere. Es
braucht nicht viel, um Nicht-Sehen sichtbar zu machen. Das Video liefert ein Modellbild fiir die Er6ffnung eines beildufigen para-
doxalen Aufenthaltsraums. Die Inszenierung liefe sich tiberall wiederholen und erzeugte — vermutlich — abermals einen Schnitt
im Strom der Zeit und eine befremdliche Unterbrechung des gewohnten Sehens. In allen seinen Arbeiten umkreist Alys die
Vergeblichkeit, die Traurigkeit und Paradoxie des Lebens und nimmt sie zum Anlass fiir Verschiebungen und Bewegungen der
Wirklichkeit, die er in Bildern festhilt. Die Bilder der Verschiebungen, die im deutlichen Unterschied zu er- kldrten Utopien ste-
hen, zeugen von der Moglichkeit anderer Erfahrungen und erdffnen Spiel- rdume fiir Zukunft in der Welt. Bisweilen sogar in
grofiem, geradezu gewaltigem MalBstab. So hat Alys von 2000 bis 2002 fiir ,,When Faith moves mountains“ in Lima, Peru, 800
Freiwillige dazu angestiftet, eine Sanddiine nahe einer armen Vorstadt in der Wiiste real und symbolisch zugleich zu

verschieben.!®! Mit Schaufeln in der Hand und alle in weiBen T-Shirts starteten die Freiwilligen in einer Linie stehend und be-
wegten in dieser Formation Schritt fiir Schritt und Sand vor sich her schippend die Diine. Neben vielen Fotografien belegt ein

dokumentarisch angelegtes Video das zweijihrige Projekt.

Alys geht von der genauen Wahrnehmung einer Situation aus, in die er kommt. Er sucht beobachtend nach einer Idee, einem
Konzept, das etwas an der Situation trifft und versucht schlieflich Menschen davon zu iiberzeugen, sich auf diese andere,
ungewohnliche Situation einzulassen, die Situation um- oder mitzugestalten. Er plant minutios, aber das eigentlich besondere Mo-
ment seiner kiinstlerischen Vorgehensweise ist das offene, risikobereite Vertrauen darein, dass etwas passiert. Karl-Josef Pazzini
fasst diese Risikobereitschaft wie folgt zusammen: ,,Das Risiko liegt darin, an einen ungewohnlichen Prozess und die beteiligten
Menschen zu glauben, weil damit das Gewohnte schon verlassen ist. Glauben im Sinn von Alys ist das Eingestindnis, dass das
Vorhandene nicht alles gewesen sein kann. Es beinhaltet ein Zuriicktreten (resignation, heifit es bei Alys) von der Forderung nach
Totalitdt und dem Wunsch nach Gewissheit, ein Investment in ein abstraktes, nicht genau umschreibbares Versprechen in die
Zukunft.” (Pazzini 2015: 288)

Ohne Wunder- und Wahrheitsglaubige zu sein, die nach Beglaubigungen suchen oder diese radikal abwehren bzw. vernichten
miissen, bemiihen sich Kiinstler*innen, sich und ihre Rezipient*innen mit der Unméglichkeit der einen Wahrheit und im gleichen
Zug mit der Fliichtigkeit und Ambivalenz von Wahrheiten im Plural zu konfrontieren. Pidagog*innen sollten diese offene und ab-
wartende Haltung gegeniiber der Wahrheit dessen, von dem gezeugt oder das erzeugt wird, aushalten und teilen. Dann ist es

moglich, Kunstwerke als unentschiedene Fiihl- und Aufenthaltsrdume zu erfahren, in denen wir die gemeinsame Welt als grundsit-

Seite 11 von 12



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/ikonographie/, 6. Februar 2026

zlich verdnderbar ansehen und denken konnen.

Anmerkungen

m »Angehen“ steht hier nicht als Floskel, sondern dafiir, dass Kunstwerke nicht als Kunst gegeben sind, sondern dass sich ein
Bild(werk) als Kunst erst allmihlich entfaltet, wenn es viele Menschen tiber Zeitraume hinweg — durchaus kontrovers — angeht, d.

h. angreift und beriihrt.

21 Abbildung der Arbeit im Bestand der Sammlung der Reina Sofia, Madrid. Online:
http://www.museoreinasofia.es/sites/default/files/obras/ AD04898_4.jpg

13 Rohfilm ist auf YouTube zur Ansicht eingestellt: https://www.youtube.com/watch?v=v-jrN_MVmnM [15.12.2016].

& Der Film wurde im Rahmen der Veranstaltung ,,Schwindel der Wirklichkeit. Die Welt als Bild* in der Akademie der Kiinste
Berlin gezeigt und ist im Internet abrufbar unter https://www.youtube.com/watch?v=079s60WZHbQ [8.12.2016].

B Francis Alys stellt das Video zur Ansicht und zum Download auf seiner Homepage zur Verfiigung:

http://francisalys.com/looking-up [Stand 15.12.2016].

6] Francis Alys stellt das Video zur Ansicht und zum Download auf seiner Homepage zur Verfiigung:

http://francisalys.com/when-faith-moves-mountains [15.12.2016].

Literatur

Didi-Huberman, Georges (1999): Was wir sehen, blickt uns an. Zur Metapsychologie des Bildes. Miinchen: Fink.
Hein, Birgit (1971): Film im Underground. Von seinen Anfidngen bis zum Unabhéngigen Kino. Frankfurt/M.: Ullstein.

Krautkriamer, Florian (2014): Medienspezifik der Revolution — Ein Gesprich mit Birgit Hein zu Abstrakter Film. Online:
http://dkritik.de/interview/birgithein [22.4.2016].

Pazzini, Karl-Josef (2015): Bildung vor Bildern. Kunst — Pddagogik — Psychoanalyse. Bielefeld: Transcript.

Seite 12 von 12



