Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/musik/, 25. Januar 2026

Ist Musik ein Strange Tool? Eine kurze Antwort.

Von Lukas Bugiel

Als mich Manuel Zahn gefragt hat, ob ich mir vorstellen konnte, am Workshop zum Thema der dsthetischen und kiinstlerischen
Praktiken als Reorganisation von Wahrnehmungsweisen teilzunehmen, habe ich zugesagt, ohne ein einziges Buch von Alva Noé¢ ge-

lesen zu haben.

Ich habe die Zusage zum Gliick nicht bereut. Mindestens aus zwei Griinden fand ich die Lektiire von Noés Strange Tools (2015)
anregend: Zum einen weil das Buch vor Ideen und Intuitionen nur so strotzt. Zum anderen, weil diese Ideen und Intuitionen auf
eine Art und Weise présentiert werden, die es Leser*innen wie mir vergleichsweise leicht macht, sie kritisch zu beurteilen. Mich
hat das Buch vor allem angesprochen, weil es eine allgemeine dsthetische Theorie entwickelt und dabei auch Kapitel zur Musik
enthilt. Ich glaube, dass vor allem Musik fiir allgemeine dsthetische Theorien, Theorien der Kiinste oder der Kunst, den Hartefall
darstellt.

Obwohl mir einige von Noés Thesen zur Musik einleuchten, sehe ich fiir andere bei ihm keine oder keine guten Griinde vorlie-
gen. Insbesondere scheint er daran zu scheitern, die Hauptthese von ,,Strange Tools* hinsichtlich von Musik tiberzeugend verteidi-
gen zu konnen, ndmlich dass Kunst Mittel oder ,,Werkzeug® zu dem Zweck ist, unsere Organisation (als Organismen)
darzustellen. In seinen Worten: ,,Art puts us on display” (No€ 2015:101).

Warum das so ist, versuche ich im Folgenden zu zeigen, indem ich beantworte, ob Musik ein Werkzeug im Sinne Noés ist. Ganz
kurz lautet meine Antwort: Nein. Die etwas lingere Antwort folgt nun sowie ein knapper Ausblick, in welchem ich darauf einge-

he, weshalb die Stofrichtung Noés Uberlegungen aber unter bildungstheoretischen Aspekten relevant sein konnte.

1 Nein

Noé schreibt zur Musik:

»There is sound, to be sure; just as there is when we talk. And there is rhythm, to be sure, just as there is when we talk and walk
and do anything. This is the stuff of music. Music, as an art, puts these structures of tone and timing and intention and melody on
display. (...) Why is music meaningful? Why does it enthrall? Because we are rhythmically and melodically and tonally or-
ganized; this is a fundamental feature of our embodied living. Music investigates these ways. And it does so, in part, by inventing
new ways of entraining ourselves, new ways that build on, refer back to, and play with the old ways (both musical and nonmusi-
cal). And because every musician responds to the ways of the musicians before him or her, music refers to a vast body of collec-

tive understanding, collective intelligence, collective humor and insight, about all that.* (No& 2015:118)

Es ist auf den ersten Blick nicht leicht zu sehen, wie No€ begriinden mochte, dass Musik die Art und Weise unserer Organisation
darstellt bzw. sogar ,,untersucht“. Deshalb mochte ich mich an einer zumindest giiltigen Lesart seiner Uberlegung orientieren, die

u.a. um die bereits angesprochene These als Priamisse (P3) ergénzt wurde, die No€ in ,,Strange Tools* in der Hauptsache vertritt.
(P1) Wenn Musik fiir uns sinnvoll und anregend ist, dann ist sie Mittel zu einem Zweck

(P2) Musik ist sinnvoll und anregend fiir uns

(K1) Also ist sie Mittel zu einem Zweck

(P3) Der Zweck der Kunst oder kiinstlerischer Praxis ist, unsere Organisation darzustellen

Seite 1 von 10



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/musik/, 25. Januar 2026

(P4) Musik(alische Praxis) ist Kunst oder eine kiinstlerische Praxis

(K2) Also ist der Zweck der Musik, unsere Organisation darzustellen

(P4) Wenn der Zweck der Kunst ist, unsere Organisation darzustellen, dann bezieht sie sich auf etwas (anderes als auf sich selbst)

(K3) Also bezieht sich Musik auf etwas (anderes als auf sich selbst)
(P5) Der Bezugsgegenstand (das Material) von Musik ist das, womit Musik etwas gemein hat

(P6) Musik hat Klang und Rhythmus mit klanglichen und rhythmischen Titigkeiten (z.B. des Sprechens und Laufens) gemein

(K4) Der Bezugsgegenstand von Musik sind klangliche und rhythmische Tétigkeiten (z.B. des Sprechens und Laufens)
(P7) Wir sind in grundlegender Weise rhythmisch und melodisch und tonal organisiert

(P8) Wenn wir in grundlegender Weise rhythmisch und melodisch und tonal organisiert sind und der Bezugsgegenstand von
Musik klangliche und rhythmische Tatigkeiten sind, dann erforscht Musik diese grundlegende Weise unserer rhythmischen und

melodischen und tonalen Organisation

(K5) Also erforscht Musik die grundlegenden Weisen unserer rhythmischen und melodischen und tonaler Organisation

Mir geht es in der Kritik dieses Arguments insbesondere um die dritte Zwischenkonklusion, also um den Gedanken, dass sich
Musik auf etwas bezieht (K3) und zwar auf rhythmische und klangliche Tatigkeiten (K4). Fiir unproblematisch halte ich
wiederum Noés Uberzeugung, dass sich Musiker*innen auf Musik (z.B. in ihrem Spiel und Kompositionen) beziehen und zwar in
dem Sinne, dass sie sich daran orientieren, wie andere vor ihnen Musik gespielt oder komponiert haben und dass sie dadurch auf

eine kulturelle und historische Menge kollektiver Verstindnisse von Musik zuriickgreifen. Wer wiirde das bestreiten?

Die These, dass sich Musik auf etwas (anderes als auf Musik) bezieht, ist hingegen alles andere als unproblematisch und wir kon-
nen uns das an einem Beispiel vor Augen fiihren: Nehmen wir irgendein Stiick wie z.B. Taylor Swifts ,,Shake it off*. Es ist klar,
dass dieses Stiick von etwas handelt, weil es einen Text hat, in welchem von Playern, Fakern und Herzbrecher*innen die Rede ist
und das, was liber sie gesagt wird, mehr oder weniger verstindlich ist: zumindest konnte man bestreiten, ob Menschen, die uns
tduschen, uns immer tduschen, Player immer nur mit uns spielen oder Herzensbrecher*innen nicht auch manchmal vom Herzens-

brechen Ausnahmen machen. Wie dem auch sei.

Angenommen wir wiirden den Text aus ,,Shake it oﬁ’“m entfernen, indem wir entweder mittels eines Programms den Gesang ent-
fernen oder indem wir das Stiick so aufnehmen oder auffithren, dass wir statt des urspriinglichen Textes die Melodie auf Silben
wie ,,du, du, du” singen. Wenn wir diese Version nun jemandem, der das Stiick nicht kennt, vorspielen und fragen: ,,wovon han-
delt es?“, welche zufriedenstelle Antwort konnten wir erwarten? Die Antwort darauf ist (vermutlich) offensichtlich: Gar keine.
Denn im Unterschied zum Text von ,,Shake it off** artikuliert die Musik nichts, was wir begriindetermaf3en ihre Bedeutung oder
ihren Gehalt nennen konnen, denn wo wir behaupten, etwas habe Bedeutung oder Gehalt, miissten wir auch sagen und dariiber

streiten konnen, welche(n).

Natiirlich kénnen wir sagen, diese oder jene Musik hat eine Bedeutung fiir uns, weil wir mit ihr personliche Erlebnisse verbinden,
genauso wie mit Leberwurstbrotchen, Zugfahrten oder dem Lockdown wihrend der Corona-Pandemie. Inwiefern uns solche As-
soziationen Auskiinfte iiber so etwas wie den Inhalt von Musik erteilen und nicht blof iiber die Horer*innenbiographien, ist fiir

mich nicht zu sehen. Interessant sind diese Horer*innenbiografen eher, weil sie erkldren konnen, warum Menschen bestimmter

Seite 2 von 10



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/musik/, 25. Januar 2026

Musik gegeniiber ablehnend reagieren, etwa weil sie einen Habitus erworben haben, durch den sie Musik wie die Taylor Swifts

fiir dsthetisch irrelevanten Kommerz halten.

Wenn Musik aber nichts bedeutet oder beinhaltet, woriiber in musikphilosophischen Diskussionen doch ein selten breiter
Konsens besteht, dann heifit das genauer, dass es nicht der Fall ist, dass irgendein Musikstiick M ,,auf X referiert, dass M X denoti-
ert, dass M X abbildet oder darstelit, und zwar schlicht deshalb nicht, weil Musik keine prédikative Struktur hat, sie also keinen
Gegenstinde herausgreifen kann, denen sie Eigenschaften zuweist“ (Becker & Vogel 2008: 17) — so wie der Text von ,,Shake it
off Menschen die Eigenschaft, zu faken, mit uns zu spielen und Herzen zu brechen. Mit anderen Worten und kiirzer: Musik fehlt

scheinbar eine Aboutness.

Was ich dabei nicht bestreite und worauf Nog insistiert, ist, dass sich in der Wahrnehmung musikalischer Praktiken Kliange mit
anderen sinnlichen Eindriicken verbinden konnen, so dass sich die Produkte kultureller Praktiken, die wir ,Musik‘ nennen, nicht
angemessen nur als rein klangliche Phinomene beschreiben lassen. Aber auch das @ndert nichts daran, dass wir Musik scheinbar
nicht um einer darstellenden Funktion wegen schitzen, noch schitzen kénnen. Um uns davon zu iiberzeugen, liefert Noé auch
keine Griinde. Wenn es aber stimmt, dass Musik (auch als intermodales Phdnomen) eine Aboutness fehlt, dann muss man sich fra-
gen, wie etwas, dass keine Reprisentationsbeziehung zu etwas anderem unterhilt, Mittel der Darstellung oder irgendwelcher Un-

tersuchungen von etwas sein sollte — sei es der von Rhythmen und Klidngen, die wir beim Laufen oder Sprechen produzieren.

Es spricht nichts dagegen, solche Rhythmen oder Klidnge als musikalische wahrzunehmen, aber erfahren wiirden wir dadurch
nichts iiber sie. Wenn wir hingegen zwischen musikalischen Rhythmen und Kldngen und Lauf- oder Sprechrhythmen oder -klin-
gen Vergleiche ziehen oder zwischen der einen und der anderen Musik Beziige feststellen, dann nicht mittels Musik, sondern mit-
tels unserer Fihigkeit zu denken, die wir der Tatsache verdanken, dass wir Sprachen verstehen, die es uns erlauben, etwas Eigen-

schaften zu- oder abzusprechen.

Wenn ich damit richtig liege, dann ist Musik also kein geeignetes Werkzeug, um unsere Organisation (als Organismen)

darzustellen: Musik ist kein ,,Strange Tool".

2 Jein?

Auch wenn m. E. nichts dafiir spricht, Musik als ,,Strange Tool* im Sinne Noés zu betrachten, so ist damit noch nicht ausgerdumt,
dass Musik uns Mittel oder — metaphorisch gesprochen — ,,Werkzeug® zu einem Zweck zu sein scheint. Zu kldren, zu welchem,
wiirde eine Antwort auf die Frage geben konnen, wann und warum sie fiir uns sinnvoll und anregend ist. Diese Storichtung, die
Noés Philosophie ganz grundsitzlich verfolgt, scheint mir nicht nur von philosophischem, sondern auch von bildungstheo-
retischem Interesse: Wenn wir ein klares Verstidndnis davon gewinnen, warum wir uns iiberhaupt mit Musik auseinandersetzen,
dann miisste das auch als Grundlage dienen kénnen, nicht nur um z. B. Zielsetzungen von Musikunterricht (besser) begriinden zu

konnen, sondern auch musikalische Bildungsprozesse zu verstehen.

Dabei diirfte sich die Diskussion allerdings nicht, wie bisher oft, damit zufriedengeben, dass wir Musik um ihrer selbst willen
horen und machen. Das ist wohl richtig, aber warum wir dann ein Interesse haben Musik oder Kunst (durch schulischen Unter-
richt) zu tradieren, bleibt so eine offene und spannende Frage fiir weitere theoretische musik- und kunstpadagogische Diskussio-

nen.

Literatur

Becker, Alexander/Vogel, Matthias (2008): Einleitung der Herausgeber In: Becker, Alexander/ Vogel, Matthias (Hrsg.).
Musikalischer Sinn. Beitrige zu einer Philosophie der Musik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 7-24.

Seite 3 von 10



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/musik/, 25. Januar 2026

Noég, Alva (2015): Strange Tools. Art and Human Nature. New York: Hill & Wang.

Anmerkungen

[ Noés These (2015, Kap. 15), dass es bei Popmusik um die auffithrenden Personen und ihre Stile geht, halte ich fiir empirisch
unbelegt. Ich kann Taylor Swifts Musik z.B. durchaus einiges abgewinnen, obwohl ich kein ,,Swiftie” bin und mich weder fiir die

Person Taylor Swift noch ihre Auftritte interessiere. Wahrscheinlich bin ich kein Einzelfall.

Ist Musik ein Strange Tool? Eine kurze Antwort.

Von Lukas Bugiel

In den Diskursen &sthetischer Bildung zeigen sich immer wieder Spannungen und Widerspriiche. Einige resultieren aus inter-

diskursiven Effekten, die oftmals nicht bemerkt werden. Ihnen soll im Folgenden nachgegangen werden. Das geschieht anhand

von Beispielen aus der Musikpﬁdagogikl, doch ist zu vermuten, dass auch andere Bereiche kultureller Bildung betroffen sind.

An vielen Stellen wird ein Gefiihl der Verunsicherung spiirbar, das nicht zuletzt mit der — durchaus berechtigten — Sorge zu tun
hat, dass die Kiinste in der Schule zunehmend in Bedringnis geraten. Kompetenzorientierung und Leistungsmessung dominieren
nach wie vor weite Teile der schulpidagogischen Debatte, meist fokussiert auf die so genannten Kernfécher; den Aufgaben ds-
thetischer Erziehung wird dagegen weniger Aufmerksamkeit geschenkt. Auch vom Thema Inklusion profitieren die kiinst-
lerischen Ficher kaum, obwohl doch in ihnen zur Stirke werden konnte, was sonst im schulischen Fiachervergleich eher von
Nachteil ist: dass es im Bereich des Musischen — so jedenfalls eine gingige Vorstellung — nicht so sehr um Leistung geht. Das
aber verschafft keinen Vorteil, wenn gerade der Umgang mit Leistungsheterogenitit als die zentrale Herausforderung inklusiven

Unterrichtens verstanden wird.

Ausschluss aus wichtigen Debatten und gefiihlte Missachtung fithren dazu, dass sich (wo frither noch selbstbewusst gegen Stun-
denkiirzungen gekdampft wurde, wenn auch oft im Streit zwischen den konkurrierenden kiinstlerischen Fichern) immer héufiger
Momente von Verzweiflung einstellen. Das konnte man jedenfalls vermuten, wenn die Autor*innen des hessischen Lehrplans fiir

Musik es fiir notig halten zu betonen:

Musik ist ein wesentlicher und durch nichts zu ersetzender Bestandteil menschlicher Kultur. Sie ist Teil der dsthetisch-ex-

pressiven Erlebniswelt unserer Kinder* (Hessisches Kultusministerium 2011: 11).

Das klingt fast, als existierten geheime Pléne, nicht nur das Schulfach zu marginalisieren, sondern die Musik ganz abzuschaffen.

Die Wahrheit ist, dass schulischer Musikunterricht nicht einfach dadurch gerechtfertigt werden kann, dass es Musikpraxen2 gibt,
denn die sind auf Schule nicht angewiesen (im Unterschied zu den gesellschaftlichen Praxen der Naturwissenschaften, der moder-
nen Technik und der globalen Wirtschaft).

Die Zeit, in der dsthetische Bildung selbstverstindlich war und keiner Begriindung bedurfte, scheint vorbei zu sein. Das erfordert
Neuorientierungen, weil mit der Frage ,,Wozu die Kiinste in der Schule?“ auch die Frage, was im Unterricht passieren soll, mit

auf dem Tisch liegt und nicht mehr allein von einem inneren Kreis von Expert*innen beantwortet werden kann. Wo der Kanon

der Fécher und der Kanon ihrer Inhalte in Frage gestellt werden, entsteht Verunsicherung und ist Streit vorprogrammiert.3

Weitere kiinstlerische Ficher wie das Darstellende Spiel driingen in die Schule. Neue Ficher wie ,,Asthetische Erziehung® werden

Seite 4 von 10



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/musik/, 25. Januar 2026

erfunden, auch weil man den vorhandenen — Kunst und Musik — nicht linger zutraut, den Platz dsthetischer Bildung in der Schule
zu behaupten. Die diagnostizierte Entgrenzung der Kiinste, die den Nischen der Hochkultur und der Einteilung in Gattungen zu
entkommen suchen, wird nicht von allen als Befreiung empfunden, sondern insbesondere dort, wo in der schulischen Ficherlogik
der Verlust von Zustindigkeit droht, als Auflosungserscheinung in ein unverbindlich Allgemeines kultureller Bildung, die ihre ei-
gene Abschaffung mit dem Geklingel édsthetischer und den Fanfaren medientheoretischer Begriffe begleitet. Im Gerangel um
Aufmerksamkeit und in Verteidigung tradierter Geltungsanspriiche entstehen diskursive Spannungen, die an vier Punkten

beschrieben werden sollen:

1. Die Beschworung von Transfereffekten kiinstlerischer Praxis scheint genau der instrumentellen Logik zu folgen,
die die ésthetische Bildung in die Defensive treibt.

2. Mit Konzepten zur systematischen Vermittlung fachpraktischer Fihigkeiten konnte der Anschluss an Kompeten-
zdiskurse gesucht werden, wenn nicht gleichzeitig an der bildenden Bedeutung ésthetischer Erfahrung festgehalten
wiirde (in der Musikpiddagogik zeigt sich diese Spannung im Modell des ,,Aufbauenden Musikunterrichts*).

3. Die aus dem schulischen Unterricht in die Musikvermittlungspraxen von Konzerthidusern ausgewanderte Kunstw-
erkorientierung redet noch dann von kultureller Teilhabe, wenn audience development gemeint ist.

4. Der Verzicht auf die leitende Idee kiinstlerischer Praxis zugunsten einer demokratisch gemeinten Schiilerorien-
tierung des Unterrichts am kulturellen Alltag von Kindern und Jugendlichen konnte in der zunehmenden Ausbrei-

tung von Schul-Pop enden, den niemand wollen kann, auch wenn er medial und technisch hochgeriistet sein mag.

Mit diesen Spannungen muss sich auch auseinandersetzen, wer gegen alle 6konomisch geprigten padagogischen Qualititsdiskurse
auf der besonderen Qualitit dsthetischer Praxis besteht. Die Tradition dsthetischer Bildung, die die Inszenierung dsthetischer Er-

fahrungsrdume als padagogischen Auftrag versteht, soll am Ende zu Wort kommen.

Die Hoffnung auf Transfereffekte

Die Forderung, die Qualitit des Unterrichts durch Bildungsstandards fiir die schulischen Kernficher zu verbessern, weil das Bil-
dungssystem im internationalen Vergleich nicht das leiste, was es leisten sollte, wird in vielen Fillen durch Hinweise auf
okonomischen Nutzen begriindet. Die teuren padagogischen Interventionen sollen messbar Kompetenzen bewirken, die Wettbe-
werbsvorteile fiir den einzelnen wie fiir die Gesellschaft versprechen. Fiir die kulturelle Bildung ist es schwer, den Anschluss an
solche Diskurse zu halten. Beeinflusst von derartigen instrumentellen Denkweisen hat bei vielen ihrer Vertreter*innen das In-
teresse an den so genannten Transfereffekten dsthetischen Lernens zugenommen. Man hofft sich auf die positiven Auswirkungen
berufen zu konnen, die das Darstellende Spiel oder die Musik auf soziale und emotionale Intelligenz, Kreativitit, Empathie, selb-

stindiges Denken, abstraktes Denkvermogen, Spontaneitit, Selbstvertrauen, Durchsetzungsvermogen, Ausstrahlung, Verantwor-

tungsbewusstsein, Teamgeist, Beziehungsfihigkeit und Fantasie haben.* Nach vielen Jahren der Beschworung vermeintlicher
Transfereffekte muss man jedoch konstatieren, dass diese Rechtfertigungsstrategie nicht wirklich zieht, weil sie offenbar nur die-

jenigen iiberzeugt, die sich mit ihr in Sonntagsreden selbst Mut zu machen suchen. Niemand zeigt sich von den empirischen Studi-

en beeindruckt, mit denen Musikpédagog*innen immer wieder den Nutzen ihrer Profession zu belegen trachteten.’ Genauso wie
die ungehort verhallende Klage iiber Kosten-Nutzen-Kalkiile im Bereich der Bildung verspricht die Hoffnung auf Transfereffekte

nur denjenigen Trost, die sich schon am Sterbebett der kiinstlerischen Ficher versammelt haben.

Kompetenzen aufbauen oder asthetische Erfahrungsraume
inszenieren oder beides?

Die Notwendigkeit einer Neuorientierung sieht dagegen der so genannte Aufbauende Musikunterricht, der Kritik tibt am Zustand
des herkommlichen Musikunterrichts, der selten kontinuierlich erteilt werde und in dem deshalb kaum auf bereits erworbenen
Fiahigkeiten aufgebaut werden konne (vgl. Gies/Jank/Nimczik 2001; Jank 2013: 92ff.). Einer blo musikkundlichen Belehrung
und einem leider weit verbreiteten Tafelunterricht, in dem musiktheoretische Sachverhalte ohne Hor- und eigene Spielerfahrun-

gen dargeboten werden, wird die Idee integrierten, systematisch aufbauenden Musiklernens entgegengesetzt, das mit dem Horen

Seite 5von 10



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/musik/, 25. Januar 2026

und Spielen von Musik beginnt. Anstelle vieler vereinzelter Gelegenheiten zum Klassenmusizieren sollen systematische Lernange-
bote zum Erwerb musikalischer Fihigkeiten geschaffen werden. Mit seinem Programm erweist sich der AMU, die Abkiirzung ist
zum Markenzeichen geworden, als anschlussfihig an die Debatten um Kompetenzorientierung, Bildungsstandards und zentrale
Leistungsiiberpriifung in anderen Fachern. Es ist kein Wunder, dass ein solches Angebot aus der Musikpiadagogik kommt, weil in
der Musik — vielleicht noch mehr als in anderen Kiinsten — das Konnen zihlt, insbesondere die Beherrschung des Instruments bei
ausiibenden Musiker*innen. Musikwettbewerbe haben eine lange Tradition, iiber Kulturen und Genres hinweg. Wer ein Musikin-
strument spielen mochte, muss viel iiben, um die spezifischen Spieltechniken zu erlernen. Es ist diese handwerkliche Seite von

Musik, der das Modell des AMU einen grofien Teil seiner Uberzeugungskraft und Beliebtheit bei Musiklehrer*innen verdankt.

Dass sich der Aufbau musikalischer Fahigkeiten an konventionellen musikalischen Mustern orientiert, muss nicht nur durch Ver-
weis auf historische Traditionen, sondern kann auch mit den Horgewohnheiten und alltéiglichen Musikpraxen von Kindern und Ju-
gendlichen gerechtfertigt werden. Doch auf der anderen Seite mochte das Modell den Anspruch, dass Musik ein kiinstlerisches
Fach sei, in dem es um dsthetische Bildung geht, nicht aufgegeben. Es sollen also noch andere Momente im Unterricht vorkom-
men: Gelegenheiten zur vollzugsorientierten Wahrnehmung des ésthetische Charakters von Musik als Kunst, kreative Vorhaben
mit Gestaltungsaufgaben, die dsthetische Erfahrungsraume erdffnen. Der Aufbauende Musikunterricht ist in seinem Selbstver-

stindnis ein Modell, das vorhandene Konzepte zusammenfassen und alles integrieren will. Man kann das entstehende Patchwork

an Unterrichtsvorschligen und Theoriebeziigen kritisieren, weil es kein wirklich konsistentes Konzept darstellt6, doch der AMU
fragt mit seiner Betonung musikalischer Fihigkeiten zu recht nach den Voraussetzungen kiinstlerischer Praxis. Was konnen Pida-
gog*innen dafiir tun, dass sich im Leben moglichst vieler Menschen die magischen Momente ereignen, die die Asthetische Bil-

dung verspricht?

Musikvermittlung und Konzertpadagogik

Doch es gibt andere, die daran zweifeln, dass ein systematisch Fiahigkeiten aufbauender Unterricht der richtige Weg ist, und die
skeptisch sind, ob Schule iiberhaupt ein geeigneter Ort sein kann fiir die magischen Momente #sthetischer Erfahrung. Sie setzen
stattdessen auf Kunstraume, die dafiir geschaffen wurden, dass sich die Magie entfalten kann. In Theatern, Konzert- und Opern-
héusern hat die pddagogische Kunstwerkorientierung eine Heimat gefunden, nachdem sie aus der schulischen Musikdidaktik weit-
gehend vertrieben wurde. Als ,Musikvermittlung® wird sie in den education-Abteilungen von Kulturinstitutionen gepflegt, ohne
nach eigenem Verstindnis allerdings eine erzieherische Aufgabe zu sein. Verbreitet ist die Uberzeugung, dass die Kunst fiir sich

selbst sprechen kann und dass Vermittlung lediglich bedeute, die Menschen an sie heranzufiihren und Gelegenheiten zur Begeg-

nung zu schaffen.” Dabei geht es eher um Rezeption als um eigene kiinstlerische Praxis. Dass Kinder und Jugendliche selbst
Musik machen, ist als Mittel, als ein moglicher Ort der Begegnung mit Kunst willkommen; aber Horen und Verstehen bleiben das
Ziel. Insofern bildet die auerschulische Musikvermittlung gewissermaBen den Kontrapunkt zum weit verbreiteten selbstgeniigsa-
men schulischen Klassenmusizieren. Doch neben Kooperation zwischen Schule und Konzerthaus sowie gegenseitiger Erginzung
finden wir héufig genug Misstrauen und Konkurrenz. Die Kulturinstitution traut dem schulischen Musikunterricht weder zu, dass
er erfolgreich fiir Kunstmusik wirbt, noch dass er ein Ort sein konnte, an dem die Musik fiir sich selbst zu sprechen vermag.
Musiklehrer*innen nutzen die konzertpadagogischen Angebote der Musikvermittler*innen gerne, reagieren aber empfindlich,
wenn sie nur als Padagog*innen angesprochen werden und nicht als das, was sie nach eigenem Selbstverstdndnis sind: Kiin-

stler-Piddagog*innen.

Die Musikvermittlung hat es nicht leicht. Kulturinstitutionen betrachten sie selten als eine ihrer Kernaufgaben. Zumal nach
Auffassung manches Dirigenten und mancher Intendantin jede offentliche Auffiihrung schon ein Musikvermittlungsprojekt
darstellt; und zwar eins, das mehr Aufmerksamkeit verspricht als eine dauerhafte Kooperation mit umliegenden Schulen;
Aufmerksamkeit, die wichtig ist, um dauerhaft die Finanzierung zu sichern. Eine gewisse Bereitschaft zur Personlichkeitsspal-
tung diirfte zur Berufsvoraussetzung von Musikvermittler*innen gehoren. So sehr sie sich bemiihen, vielversprechende Formate
asthetischer Bildung zu entwickeln, am Ende werden sie doch nur gemessen am audience development. Chancen auf kulturelle

Teilhabe zu bieten, bedeutet dann, das Konzertpublikum von Morgen zu bilden.

Kulturelle Teilhabe zu férdern, konnte ja auch heiflen, Kinder und Jugendliche in der Ausiibung der von ihnen bevorzugten

Seite 6 von 10



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/musik/, 25. Januar 2026

Musikpraxen zu unterstiitzen. Das sind in vielen Fillen die Praxen Populdrer Musik. Doch derartige musikpiddagogische Interven-
tionen passen nicht gut zum Konzept der Musikvermittlung, denn Pop, Rock, HipHop usw. bediirfen der Vermittlung nicht. Sie
konnten hochstens als Lockmittel einer Rattenfingerstrategie dienen, die — so wie in einigen musikdidaktischen Uberlegungen

der 60er/70er-Jahre — die Jugendlichen mit Beatmusik iiber Progressive Rock an Klassik heranfiihren will.

Herausforderung durch Alltagskulturen

Bis heute hat sich die Musikdidaktik nicht ganz von der Verunsicherung erholt, die sie schon vor vielen Jahrzehnten durch die
zunehmende Bedeutung musikalischer Jugendkulturen erfahren hat. Die lieBen sich nicht ignorieren, auch weil etwa zeitgleich
die Forderung nach einer stirkeren Orientierung des Unterrichts an der Erfahrung und Lebenswelt (um nur zwei typische Be-
griffe der Zeit zu nennen) der Schiiler*innen gestellt wurde. Wenn man sich riickblickend die Geschichte deutschsprachiger
musikpddagogischer Publikationen anschaut, wird deutlich: Seit den 80er-Jahren haben Rock und Pop den Musikunterricht er-
obert und gleichzeitig zur Renaissance des Klassenmusizierens beigetragen, bei der an musische Traditionen angekniipft werden
konnte. Der Preis, den die Populdre Musik fiir den erfolgreichen Einzug in die Klassenrdume zahlen musste, ist ihre didaktische
Reduktion auf institutionell vertrigliche Formen des Schul-Pop. Der musikdidaktische Diskurs versucht seitdem Legitimationss-
trategien zu entwickeln, die der gesellschaftlich einflussreichen Unterscheidung zwischen Kunst und Nicht-Kunst gerecht werden

und gleichzeitig die friedliche Koexistenz von Klassischer Musik und Populdrer Musik im Unterricht erlauben.

Die Dichotomisierung von E und U, die auch dort, wo sie kritisiert wird, noch wirksam ist, fiihrt dazu, dass die Anwendung &s-
thetischer und kunstphilosophischer Begriffe auf Populdre Musik im musikdidaktischen Diskurs nicht vorgesehen ist. Von einer
Entgrenzung der Kiinste ist nicht viel zu bemerken. Der Begrift kiinstlerischer Musikpraxis wird nicht etwa auf Reggae, Metal,
House u. a. erweitert, sondern es gibt weiterhin eine klare Trennung von artifizieller Musik auf der einen und musikalischer Ge-
brauchspraxis auf der anderen Seite. Letzterer Begriff, den der Musikpddagoge Hermann-Josef Kaiser Mitte der 90er in die
Diskussion eingebracht hat, um die theoretische Liicke zu schlieen, die spétestens in den 80er-Jahren entstanden war (Kaiser
1995), hat seitdem Karriere gemacht und wird immer wieder in musikdidaktischen Publikationen zitiert. Die Unterscheidung
zwischen einer noch unreflektierten usuellen Musikpraxis und einer verstindigen Musikpraxis, die zu befordern Aufgabe von
Schule sein konnte, tritt an die Stelle der Unterscheidung von U und E. Die verstindige Musikpraxis iibernimmt die Funktion des
musikalischen Kunstwerks als legitimierender Bezugspunkt des musikdidaktischen Diskurses. Die Ziele des Musikunterrichts
miissen auf diese Weise unter Verzicht auf Begriffe und Argumentationsfiguren aus der Geschichte von Asthetik und Kunstphilo-

sophie bestimmt und begriindet werden, was die Aufgabe unnétig erschwert.

Asthetische Bildung oder: How to make the magic happen

Die Folgen ésthetischer Abstinenz zeigen sich auch in den Schwierigkeiten, die Probleme zu 16sen, die mit ,,Diskrepanz zwischen
den Zielen der Musikpédagogik und der Funktion Populdrer Musik® zusammenhingen (Terhag 1998: 443) und in der Musikdi-
daktik seit den 80er-Jahren immer wieder unter dem Titel ,,Un-Unterrichtbarkeit von Populdrer Musik* (Terhag 1984) verhandelt

werden.® Populédre Musik ist auf schulische Musikpéddagogik nicht angewiesen. Die Tatsache, dass Populdre Musik als Gegens-
tand von Musikunterricht langst selbstverstindlich akzeptiert ist, bedeutet nicht, dass die Frage, wie sie zum Gegenstand des Un-

terrichts gemacht werden soll, als gelost gelten kann.

Die Frage, welchen Beitrag musikalische Alltagskulturen zur Bildung leisten konnen, ldsst sich leichter beantworten, wenn wir sie
als das beschreiben, was sie sind: dsthetische Musikpraxen. Ihr Bildungswert erweist sich daran, ob und wie in und mit ihnen &s-
thetische Erfahrungsriume inszeniert werden konnen. Denn Bildung kann als der Prozess der Erfahrung verstanden werden, den

wir durchlaufen, wenn wir Neues kennenlernen oder Bekanntes mit anderen Augen sehen, weil wir neue Worte dafiir finden und

uns dadurch Handlungsméglichkeiten erschlieBen, die wir so zuvor nicht hatten.”

Musikpraxen sind bildungsrelevantlo, insofern sie dsthetische Erfahrungsrdume erdffnen, egal ob wir von Alltagskulturen reden,

von Medienkulturen, von Popkultur oder Kunstmusik. Bildungsrelevant wird die jeweilige dsthetische Musikpraxis, weil sie Mo-

Seite 7 von 10



Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/musik/, 25. Januar 2026

mente von Reflexion einschlieen kann. Das konnen Gelegenheiten zum individuellen Nachfiihlen wie zum gegenseitigen Er-
fahrungsaustausch und in vielen Fillen zum &sthetischen Streit {iber divergierende Einschitzungen sein. i
Asthetische Bildung bedeutet auch Bildung isthetischen Urteilsvermogens. Die Idee einer Demokratisierung von Kunst durch

technisch leicht handhabbare, giinstige und dadurch allgemein zugingliche Produktionsmittel wie Tablets mit einer Auswahl an

vorgefertigten drum loops scheint vielversprechend. Aber die Frage bleibt noch, wie das Ergebnis klingt.

Anmerkungen

1 Um gleich zu Beginn Erwartungen zu dimpfen: Die Beispiele ergeben kein vollstindiges Bild. Eine griindlichere historische
Analyse des Diskurses musikalischer Bildung findet sich bei Jiirgen Vogt (2012).

2 Der Begriff ,Musikpraxen“ ist hier in einem weiten Sinne gemeint, der vielfiltige Formen des Horens und Machens von
Musik umfasst. Kaiser (2010) zeigt, dass sich musikdidaktische Legitimationsdefizite insbesondere mit Blick auf das Klassenmu-
sizieren ergeben und zu bearbeiten wiren.

3 Als symptomatisch kann die Veroffentlichung einer Arbeitsgruppe der Konrad-Adenauer-Stiftung gelten, die angesichts der
Herausforderungen der Postmoderne die Neuorientierung des Musikunterrichts anhand eines Kanons bedeutender Musikwerke
forderte. Das ,,Grundsatzpapier und eine Reihe von kritischen Erwiderungen finden sich in Kaiser et al. 2006; als Reaktion da-
rauf s. auBerdem Gauger/Wilske 2007.

4 Diese beeindruckende Liste wertvoller Kompetenzen findet sich in Plath 2009: 13.

5  Die kritische Priifung vermeintlich empirisch belegter Wirkungen zeigte bislang stets erniichternde Ergebnisse (s. z. B. Gem-
bris et al. 2001 und BMBF 2006), was aber den Glauben der Hoffenden wenig erschiittert.

6 Jiirgen Oberschmidt und Christopher Wallbaum (2014) zeigen einige Inkonsistenzen anhand der Metaphorik des Konzepts
wie dem urspriinglich mafigeblichen Bild des Baums, der seine Néhrstoffe aus den Wurzeln musikpraktischer Erfahrungen zieht.
7  Siehe z. B. Schneider/Stiller/Wimmer 201 1, Hiittmann 2014 sowie kritisch Pfeffer/Rolle/Vogt 2008.

8  Zu den Chancen, die die Bezugnahme auf Denkfiguren dsthetischer Theorie bietet, wenn es um musikalische Jugendkulturen
im Musikunterricht geht, siche Wallbaum 2007 und Rolle 2010.

9  Das ist in sehr knapper Form der transformatorische Bildungsbegriff, der wohl den meisten Theorien ésthetischer Bildung zu-
grunde liegt (z. B. Rolle 1999). Eine genaue theoretische Herleitung findet sich bei Christoph Koller (2012).

10 ,Wann ist dsthetische Erfahrung bildungsrelevant? ist die Frage, die Wolfgang Schulz (1997) stellt. S. auch Rolle 2011.

11 Zum didaktischen Potenzial des dsthetischen Streits im Unterricht siche Rolle/Wallbaum 2011 und Rolle 2014.

Literatur

Bundesministerium fiir Bildung und Forschung (BMBF) (Hrsg.) (2006): Macht Mozart schlau? Die Forderung kognitiver Kompe-

tenzen durch Musik. Online: https://www.bmbf.de/pub/macht_mozart_schlau.pdf [7.3.2016].

Gauger, Jorg-Dieter/Wilske, Hermann (Hrsg.) (2007): Bildungsoffensive Musikunterricht. Freiburg: Rombach.

Gembris, Heiner/Kramer, Rudolf-Dieter/Maas, Georg (Hrsg.) (2001): Macht Musik wirklich kliiger? Musikalisches Lernen und
Transfereffekte. Augsburg: Wiiner.

Gies, Stefan/Jank, Werner/Nimczik, Ortwin (2001): Musik lernen. Zur Neukonzeption des Musikunterrichts in den allgemein bil-
denden Schulen. In: Diskussion Musikpéadagogik, 9. Jg., Heft 1, S. 4-22.

Hessisches Kultusministerium (2011): Bildungsstandards und Inhaltsfelder — Das neue Kerncurriculum fiir Hessen. Sek. I Gymna-

http://www.iq.hessen.de/irj/1Q_Internet?cid=679c48b5f877edabdccf7c0a601a6c7a [

sium. Musik. Wiesbaden. Online: 7.3.2016].

Hiittmann, Rebekka (2014): Wege der Vermittlung von Musik: Ein Konzept auf der Grundlage allgemeiner Gestaltungsprinzipi-
en. Augsburg: Wiflner.

Seite 8 von 10


https://www.bmbf.de/pub/macht_mozart_schlau.pdf
http://www.iq.hessen.de/irj/IQ_Internet?cid=679c48b5f877edabdccf7c0a601a6c7a

Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/musik/, 25. Januar 2026

Jank, Werner (Hrsg.) (2013): Musikdidaktik. Praxishandbuch fiir die Sekundarstufe I und II. Berlin: Cornelsen.

Kaiser, Hermann Josef (1995): Die Bedeutung von Musik und Musikalischer Bildung. In: Musikforum, 83. Jg. Mainz: Schott, S.
17-26.

Kaiser, Hermann Josef et al. (2006): Bildungsoftensive Musikunterricht? Das Grundsatzpapier der Konrad-Adenauer-Stiftung in

der Diskussion. Regensburg: ConBrio.

Kaiser, Hermann Josef (2010): Verstindige Musikpraxis. Eine Antwort auf Legitimationsdefizite des Klassenmusizierens. In:

Zeitschrift fiir Kritische Musikpiadagogik, 9. Jg. Online: http://zfkm.org/10-kaiser.pdf [7.3.2016].

Koller, Hans-Christoph (2012): Bildung anders denken. Einfiihrung in die Theorie transformatorischer Bildungsprozesse. Stutt-
gart: Kohlhammer.

Oberschmidt, Jiirgen/Wallbaum, Christopher (2014): Zukunftswerkstatt Musikdidaktik. Zu den metaphorischen Griinden der
Modelle ,, Aufbauender Musikunterricht* und ,,Musikpraxen erfahren und vergleichen®. In: Kampe, Friedrich/Oberschmidt, Jiir-
gen/Riemer, Franz (Hrsg.): Vielfalt Neuer Wege. Bericht vom ersten Niedersichsischen Landeskongress Musikunterricht. Han-

nover: Institut fiir musikpadagogische Forschung, S. 35-51.

Pfeffer, Martin/Rolle, Christian/Vogt, Jiirgen (Hrsg.) (2008): Musikpiadagogik auf dem Wege zur Vermittlungswissenschaft?
Miinster: Lit-Verlag.

Plath, Maike (2009): Biographisches Theater in der Schule. Mit Jugendlichen inszenieren: Darstellendes Spiel in der Sekun-

darstufe. Weinheim: Beltz.

Rolle, Christian (1999): Musikalisch-asthetische Bildung. Uber die Bedeutung Asthetischer Erfahrung fiir musikalische Bil-
dungsprozesse. Kassel: Bosse.

Rolle, Christian (2010): Uber Didaktik Populirer Musik. Gedanken zur Un-Unterrichtbarkeit aus der Perspektive #sthetischer Bil-
dung. In: Terhag, Jiirgen (Hrsg.): Musikunterricht heute Bd. 8. Zwischen Rock-Klassikern und Eintagsfliegen. 50 Jahre Populidre
Musik in der Schule. Oldershausen: Lugert, S. 206-215.

Rolle, Christian (2011): Wann ist Musik bildungsrelevant? In: Schifer-Lembeck, Hans-Ulrich (Hrsg.): Musikalische Bildung —
Anspriiche und Wirklichkeiten. Reflexionen aus Musikwissenschaft und Musikpéddagogik. Beitridge der Miinchner Tagung 2011.
Miinchen: Allitera, S. 41-55.

Rolle, Christian (2014): Asthetischer Streit als Medium des Musikunterrichts — zur Bedeutung des argumentierenden Sprechens

iiber Musik fiir asthetische Bildung. In: Art Education Research, 5. Jg., Nr. 9. Online; MP/iac-journal.zhdk.ch/no-97 17 3 5161

Rolle, Christian/Wallbaum, Christopher (2011): Asthetischer Streit im Musikunterricht. Didaktische und methodische Uberlegun-
gen zu Unterrichtsgespriachen tiber Musik. In: Kirschenmann, Johannes/Richter, Christoph/Spinner, Kaspar (Hrsg.): Reden tiber

Kunst. Fachdidaktisches Forschungssymposium in Literatur, Kunst und Musik. Miinchen: kopaed, S. 509-535.

Schulz, Wolfgang (1997): Wann ist 4sthetische Erfahrung bildungsrelevant? In: Ders.: Asthetische Bildung. Beschreibung einer
Aufgabe. Weinheim und Basel: Beltz, S. 110-132.

Schneider, Ernst Klaus/Stiller, Barbara/Wimmer, Constanze (2011): Horrdume 6ftnen — Spielrdume gestalten: Konzerte fiir Kin-

der. Regensburg: ConBrio.

Terhag, Jiirgen (1984): Die Un-Unterrichtbarkeit aktueller Pop- und Rockmusik. Gedankengénge zwischen allen Stiihlen. In:
Musik und Bildung, 5. Jg., Nr. 84, S. 345-349.

Terhag, Jiirgen (1998): Die Vernunftehe. Vierzig Jahre Populdre Musik und Pidagogik. In: Baacke, Dieter (Hrsg.): Handbuch Ju-
gend und Musik. Opladen: Leske und Budrich, S. 439-456.

Seite 9 von 10


http://zfkm.org/10-kaiser.pdf
http://iae-journal.zhdk.ch/no-9/

Zeitschrift Kunst Medien Bildung, ISSN 2193-2980
https://zkmb.de/tag/musik/, 25. Januar 2026

Vogt, Jiirgen (2012): Musikalische Bildung — ein lexikalischer Versuch. Zeitschrift fiir kritische Musikpédagogik, 12. Jg. Online:
http://www.zfkm.org/12-vogt.pdf [7.3.2016]

Wallbaum, Christopher (2007): Jugend-Kultur und dsthetische Praxis im Musikunterricht. In: Zeitschrift fiir kritische Musikpada-

gogik. Online: http://home.arcor.de/zfkm/07-wallbaum1.pdf [7.3.2016].

Seite 10 von 10


http://www.zfkm.org/12-vogt.pdf
http://home.arcor.de/zfkm/07-wallbaum1.pdf

